La salat

Qu’est-ce que la saldt selon la tradition ?

Les musulmans de la tradition affirment que la saldt est une priére rituelle codifiée, révélée pendant
le voyage et I'ascension nocturne « Al Isré' wal Mi‘réj »

Ce récit souleve de nombreux problemes tant sur le fond que sur la forme.

Il est raconté que Muhammad y aurait négocié, sous I'influence de Moussa, 5 priéeres rituelles au lieu
de 50.

Cela rappelle étrangement le livre de la Genése, au chapitre 18 versets 16 a 33, ou Abraham joue
cette fois-ci le role négociateur.

Evidemment la négociation d’une décision de Dieu est une vision rabbinique et non coranique.

33.38 -1l n'y a aucun reproche a faire au nabi en ce que Dieu lui aimposé. Telle est la
sunna de Dieu établie pour ceux qui vécurent auparavant. Le commandement de Dieu
est un décret inéluctable.

Et 'envoyé n’a aucun réle a jouer dans la décision de Dieu de quelque maniéere soit-il.

3.128 - Tu n'as aucune part dans l'ordre (divin) - qu'll (Dieu) accepte leur repentir ou
gu'll les chétie, car ils sont bien des injustes.

I n’y a que les rabbins et les traditionnalistes qui imaginent qu’on puisse négocier avec Dieu comme
ils le feraient au marché et réussir a L’arnaquer. (Tirmidhi — Hadith 3368)

Dans le Coran, discuter a propos d’une décision d’Allah est une mauvaise chose. (Sourate 2.67-71)

2.67 - (Et rappelez-vous,) lorsque Moise dit a son peuple : "Certes Allah vous ordonne
d’'immoler une vache". lls dirent : "Nous prends-tu en moquerie ?" "Qu Allah me garde
d’étre du nombre des ignorants” dit-il.

Par ailleurs, il y a eu bien des gens et bien d’autres envoyés qui ont existé et ils n’ont pas attendu que
ce récit soit rapporté pour faire la salét.

19.31 - Ou que je sois, Il m"arendu béni ; et Il m"arecommandé, tant que je vivrai, la
Salat et la Zakat

19.54 - Et mentionne Ismaél, dans le Livre. Il était fidéle a ses promesses ; et ¢’ était un
Messager et un nabi

19.55 - Et il commandait a sa famille la Salat et la Zakat ; et il était agréé auprés de son
Seigneur



La premiere tentative d’enfumage consistera a dire qu’avant Il y avait la saldt de tous les envoyés et
puis maintenant il y a la saldt de Muhammad sans laquelle on ne peut plus faire de saldt.

46.9 - Dis : "Je ne suis pas une innovation parmi les messagers ; et je ne sais pas ce
gue I'on fera de moi, ni de vous. Je ne fais que suivre ce qui m'est révélé ; et je ne suis
gu'un avertisseur clair".

3.144 - Muhammad n'est qu'un messager - des messagers avant lui sont passés - S'il
mourait, donc, ou s'il était tué, retourneriez-vous sur vos talons ? Quiconque retourne
sur ses talons ne nuira en rien a Dieu ; et Dieu récompensera bientét les
reconnaissants.

Muhammad étant certes un exemple (ouswat) pour nous (33.21) ... mais Ibrahim également (60.4)

Islam web ira méme jusqu’a répondre a la problématique par « s’il n’y a aucun hadith sur la question
alors il ne faut pas en parler », reléguant le Coran au second plan.
(https://www.islamweb.net/fr/fatwa/209203/Comment-priaient-les-autres-prophétes- )

Aprés cet éclaircissement, nous vous précisons que la discussion sur la maniére de prier des religions
précédentes ne peut étre connue que par le biais d'un hadith authentique provenant du Prophéte ("-}%)'
Sil n'y a aucun hadith du Prophéte (ﬁ) relatif & ce sujet, alors c'est une obligation d'arréter de
converser sur ce genre de sujet, surtout que cette connaissance-ld n'est doucun avantage pour le
musulman car toutes les législations précédentes ont été abrogées par la Charia islamique qui est la

législation parfaite et indéfectible et dont Allah, le Trés Haut nous a gratifiés |

Sauf que Muhammad a spécifiqguement été appelé a suivre le millat d’lbrahim

16.123 - Puis Nous t'avons révélé : "Suis la religion d'Abraham qui était voué
exclusivement a Dieu et n'était point du nombre des associateurs".

Faisant lui-méme le lien entre le millat d’lbrahim et sa saldt dans un « hadith » (rapporté par le
Coran) :

6.161 - Dis : "Moi, mon Seigneur m'a guidé vers un chemin droit, une religion droite, la
religion d'Abraham, le soumis exclusivement a Dieu et qui n'était point parmi les
associateurs.

6.162 - Dis : "En vérité, ma Salat, mes actes de dévotion, ma vie et ma mort
appartiennent a Dieu, Seigneur de I'Univers.

6.163 - A Lui nul associé ! Et voila ce qu'il m'a été ordonné, et je suis le premier a me
soumettre."

6.164 - Dis : "Chercherais-je un autre Seigneur que Dieu, alors qu'll est le Seigneur de
toute chose ? Chacun n'acquiert [le mal] qu'a son détriment : personne ne portera le

fardeau (responsabilité) d'autrui. Puis vers votre Seigheur sera votre retour et Il vous
informera de ce en quoi vous divergez.

Affirmant donc qu’il suit le sentier de la religion unique, celle d’lbrahim en réponse a ceux qui
tentent de diviser I'unique religion en plusieurs différentes.

6.159 - Ceux qui ont divisé leur religion et constitué des sectes, tu n'es en rien des
leurs. Leur sort revient a Dieu. Puis Il les informera de ce qu'ils faisaient.


https://www.islamweb.net/fr/fatwa/209203/Comment-priaient-les-autres-prophètes-

Ibrahim a qui on a inspiré pour lui et ses descendants notamment la saldt et la zakdt

21.73 - Nous les fimes des dirigeants qui guidaient par Notre ordre. Et Nous leur
révélames de faire le bien, d'accomplir la salat et d'acquitter la Zakat. Et ils étaient Nos
suiveurs.

Aprés cela :

2.130 - Qui souhaite se détourner de la religion d'Abraham sinon celui qui fait preuve
de stupidité ? Nous I'avons choisi dans l'ici-bas, et dans I'Au-dela il sera parmi les
vertueux.

Cherchant absolument a donner a Muhammad une priere différente par rapport a celle des autres
envoyés ils détourneront le sens de plusieurs mots et notamment « millat » et « islam » puis
« shari‘a » et « minhdj » afin de créer une scission entre Muhammad et Ibrahim.

Selon eux Millat serait en fait une « forme de religion » ol on met vaguement ce qu’on veut dedans.

https://www.maison-islam.com/articles/?p=128

Le Coran leur précisera alors que ca concerne également le din :

42.13 - Il atracé pour vous comme voie en matiére de din, ce qu'll avait enjoint a Noé,
ce que Nous t'avons révélé, ainsi que ce que Nous avons enjoint a Abraham, a Moise
et a Jésus : "Etablissez le din ; et n'en faites pas un sujet de division". Ce a quoi tu
appelles les associateurs leur parait énorme. Dieu élit et rapproche de Lui qui Il veut et
guide vers Lui celui qui se repent.

Et le din c’est I'islam, celui de tous les envoyés donc. (cf. ne divisez pas le din)

3.19 - Certes, le din accepté de Dieu, c'est I'lslam. Ceux auxquels le Livre a été apporté
ne se sont disputés, par agressivité entre eux, qu'aprés avoir recu la science. Et
quiconque ne croit pas aux signes de Dieu... alors Dieu est prompt a demander
compte!

22.78 - Luttez pour Dieu avec tout I'effort qu'll mérite. C'est Lui qui vous a choisis. Il ne
vous aimposé aucune géne dans le din, lareligion de votre pére Abraham, lequel

VOus a auparavant nommeés « muslim ».

Qui divise le din unique d’lbrahim, Moussa, ‘Isa, Muhammad ? Les religieux.

Puis dans un ultime tour d’équilibriste ils diviseront en deux le sens d’islam.

Islam traduit dans un coup selon son sens (lughawi wa ‘dmm) puis un coup selon un autre (istildht)
gu’ils ont eux-mémes défini.

https://www.maison-islam.com/articles/?p=367



https://www.maison-islam.com/articles/?p=128
https://www.maison-islam.com/articles/?p=367

D'autre part, pour ce qui est de cette soumission a Dieu ; en arabe : de cet islam :

— A) Si on utilise ce terme arabe "islam" dans |e sens usuel et spécifique (istiléhi) qu'il a depuis le
Vlleme siécle de I'ére chrétienne, et aujourd’hui, a savoir : “le fait de se conformer a ce que Dieu
agrée, et ce en suivant la Voie apportée par Muhammad (sur lui soit la paix) dans le Coran et la
Sunna" (non seulement en la plate-forme qu'elle a en commun avec tous les messages apportés par
les prophétes précédents mais aussi avec ses particularités propres (shir'a wa minhéaj,_Lol et Voie)),
alors ces particularités n'ayant pas encore été révelées a I'époque de Abraham, ce dernier n'avait
pas pour religion I"islam" dans ce sens.

— B) Par contre, si on utilise ce terme arabe "islam" dans |le sens littéral et général (lughawi wa 'dmm)
qu'il a, a savoir "le fait de se conformer a ce que Dieu agrée”, alors Abraham, comme d'ailleurs
tous les prophétes de Dieu, ont bien eu comme religion : "la soumission a ce que Dieu agrée" : en
langue arabe : I"islam".

lbn Taymiyya écrit ; "gakdd) aSuy) (18 1 B8 £135 2 9 S al G palesa ph (A o 5 (oo 5o fual (a pal i (alll) £ 515 B
e o sl aM s alug dsle Al Lo deae Al V) dcle G 1T AN Ay el alicg dnle Al Lo eas A ) Ciay 5301
£lai¥) (m (ol Anstia Aal (IS ) (J gy ATUD 1l g o) iny Aag i JSI gl alad) S Laig )38 J ity (Y™ (MF 3/94).

C'est avec le sens B que le Coran a employé le terme "muslim" dans les versets que vous avez
cités, versets que pour ma part je traduirais ainsi : ") Ja¥1s 315680 i 5 Wy a8 Galad Al Gl JAT G
W (gl Y Akl alag 203 sl 4 a8 G0 0 TR0 A R 4y o8 G AR08 oY HR AL (o glial 36T o 0

S AN Gy I L3 Ul a8 o1 Ui i Y3 Ga sl AR153 UK ¢ O Genss du Livre, pourquoi disputez-
vous au sujet de Abraham alors que la Torah et I'Evangile ne sont descendus qu‘aprés lui ?
(...) Abraham n'était pas juif ni chrétien, mais il était monothéiste, soumis (a Dieu). Et il n'était
pas polythéiste” (Coran 3/65-67).

Qui a décrété ces regles ?
Eux-mémes faisant face a leur propre contradiction.

« La c’est islam dans son sens normal mais la c’est islam dans notre sens a nous car si on laisse le sens
normal ¢a nous arrange pas trop ».

Et aux nceuds qu’ils ont créés ils en ajouteront des nouveaux nécessitant toujours plus de régles pour
trouver le bout.

lIs t’'emmeéneront si profondément dans les ténébres que sans I'explication qu’ils apporteront tu
seras perdu. Tu n’y verras plus rien.

Et tu te penseras éclairer grace a eux. Mais cette lumiéere disparaitra au jour du jugement. Et ils te
désavoueront car ils ont certes parlé mais c’est toi qui a décidé de les suivre aveuglément.

2.17 - lls ressemblent a quelqu’un qui a allumé un feu ; puis quand le feu a illuminé
tout a l’entour, Allah a fait disparaitre leur lumiére et les a abandonnés dans les
ténebres ou ils ne voient plus rien

2.18 - Sourds, muets, aveugles, ils ne peuvent donc pas revenir



57.13 - Le jour ou il est dit par ceux qui négocient leur foi et celles qui négocient leur
foi & ceux qui ont eu été confiants : "Attendez-nous, que nous puisions de vétre
rayonnement". Il fut dit : "Revenez sur vos arriéres, et sollicitez donc un
rayonnement". Il fut donc donné libre cours entre eux par le biais d'une cléture (ayant)
a elle une porte (dont) son intérieur (ayant) en lui la bienveillance (miséricorde) et sa
face apparente (ayant) contre son devant la tourmente.

Comment peut-on confier a d’autres personnes cette chose si précieuse, la raison, que Dieu nous
exhorte sans cesse a utiliser ?

38.29 - C'est un Livre béni que Nous avons fait descendre vers toi, afin qu'ils
réfléchissent sur ses signes et que les doués d'intelligence se rappellent.

Le messager lui-méme t'exhorte a réfléchir.

6.50 - Dis-[leur] : « Je ne vous dis pas que je détiens les trésors d'Allah, ni que je
connais I'Inconnaissable, et je ne vous dis pas que je suis un ange. Je ne fais que
suivre ce qui m'est révélé. » Dis : « Est-ce que sont égaux |'aveugle et celui qui voit ?
Ne réfléchissez-vous donc pas ? »

34.46 - Dis : "Je ne vous exhorte qu'a une chose : que pour Dieu vous vous teniez, par
deux ou individuellement, et qu'ensuite vous réfléchissiez. Votre compagnon n'est pas
fou, il n'est qu'un avertisseur pour vous, avant un sévére chatiment".

Enfin ils détourneront le sens de shir'a wa minhdj pour que ¢a puisse coller a leur (di)vision, et ce
malgré les versets clairs cités.

shir’a wa minhdj serait selon eux I'échappatoire promis pour s’émanciper du din unique :

https://www.maison-islam.com/articles/?p=475

Nous avons donc en tout 3 strates :

— les éléments "aqli", qui sont communs a la conscience humaine universelle ;

— les éléments "milli", qui sont communs a toutes les voies de tous les Messagers, considérées dans
leur forme originelle, mais qui sont supplémentaires ou restrictifs par rapport au 'ag/i';

— les éléments "shar'i", propres a la voie du Dernier Messager, Muhammad, et qui sont
supplémentaires ou restrictifs par rapport au mifli.

=

C'est Ibn Taymiyya qui a souligné l'existence de ces 3 strates (Majmd’ ul-fatawa 20/66) : "Aqli,_mill
shar'i : les trois strates concernant les normes éthiques de 'homme.

Pourtant dans le Coran c’est I'inverse, le verbe est employé pour tracer cette voie unique a tous les
messagers :

42.13 — Shara'a pour vous en matiere de din, ce qu'll avait enjoint & Noé, ce que Nous
t'avons révélé, ainsi que ce que Nous avons enjoint a Abraham, & Moise et & Jésus :
"Etablissez le din ; et n'en faites pas un sujet de division". Ce a quoi tu appelles les
associateurs leur parait énorme. Dieu élit et rapproche de Lui qui Il veut et guide vers
Lui celui qui se repent.



Confirmant au passage que Shari'a n’est absolument pas la « loi » des savants mais la voie indiquée a
tous les messagers.

shari’ g JY_c’est 'avenue, la rue

shird" ¢) % la voile d’un bateau c’est-a-dire ce qui permet de tracer une route en mer, d’avancer.
shir'a 42 3 c’est la voie tracée

La voie tracée par Dieu pour tout le monde.

Et le minhdj c’est la route personnelle que nous empruntons. Chacun ayant son cheminement propre
et sa maniere d’avancer dans la compréhension.

Les divergences ne relévent pas de Dieu mais de la compréhension des hommes.

Dieu n’a pas créé 3 religions avec des lois ou rites différents. Pour Dieu il n’existe qu’une seule
religion unique I'islam. Chacun a été appelé a la méme chose, seulement a des temps différents.

C’est également le cas pour les interdictions (6.142-153).

Si a chaque fois la divergence est attribuée a I’'Homme c’est qu’il y a une raison et il faudrait enfin
I"accepter vu le nombre de fois ou Allah le répéte.

Tous les nabiyin ont appelé au méme din. Tous les nabiyin ont fait un pacte et seront témoins contre
ceux affirmant le contraire :

33.7 - Lorsque Nous primes des nabiyin leur engagement, de méme que de toi, de Noé,
d'Abraham, de Moise, et de Jésus fils de Marie : et Nous avons pris d'eux un
engagement solennel,

3.81 - Et lorsque Dieu prit cet engagement des nabiyin : "Chaque fois que Je vous
accorderai un Livre et de la Sagesse, et qu'ensuite un messager vous viendra
confirmer ce qui est avec vous, vous devez croire en lui, et vous devrez lui porter
secours." Il leur dit : "Consentez-vous et acceptez-vous Mon pacte a cette condition
?" -"Nous consentons", dirent-ils. "Soyez-en donc témoins, dit Dieu. Et Me voici, avec
vous, parmi les témoins.

33.8 - afin [que Dieu] interroge les véridiques sur leur sincérité. Et Il a préparé aux
infidéles un chatiment douloureux.

Comment pourraient-ils tolérer une union des nabiyin autour d’une religion unique ou ils n’ont pas
leur place ?

Bien que le principe soit donc contradictoire avec le Coran et I'esprit méme du message d’Allah,
I'institution d’une priére spécifique a Muhammad permet d’introduire la « sunna » comme piece
maitresse de I'islam.

Cette priere codifiée prend la forme de récitation puis d’invocation et de mouvements a répéter.
Elle comporte piliers, obligations et sunnas rendant indispensable I’explication du savant.

Lui-méme ne sachant pas réellement ou est le vrai parmi les centaines de hadith divergents sur ce
sujet.


https://fr.wiktionary.org/wiki/%D8%B4%D8%A7%D8%B1%D8%B9#ar

Les regles de la priere differeront donc selon les écoles et les avis. Chacun affirmant suivre la fagon
unique et véritable avec laquelle Muhammad a prié.

Peut-étre devraient-ils revenir au Coran ?

2.213 - Les gens formaient (a I'origine) une seule communauté. Puis, (apres leurs
divergences,) Dieu envoya des nabiyin comme annonciateurs et avertisseurs ; et Il fit
descendre avec eux le Livre contenant la vérité, pour régler parmi les gens leurs
divergences. Mais, ce sont ceux-la mémes a qui il avait été apporté, qui se mirent a en
disputer, aprés que les preuves leur furent venues, par esprit de rivalité ! Puis Dieu, de
par Sa Gréace, guida ceux qui crurent vers cette Vérité sur laquelle les autres
disputaient. Et Dieu guide qui Il veut vers le chemin droit.

En lisant ce verset ils diront :

« Quoi ? On aurait fait pareil ? Impossible il n’y a pas comment faire la priére dans le Coran, donc on
ne peut pas régler nos divergences avec. Pourquoi Allah nous parle de ¢a d’ailleurs ce verset c’est
pour les gens du livre, pas pour nous. »

En pensant « ah qu’ils sont bétes ces gens d’avant, ils regoivent une révélation avec la vérité mais ils
arrivent quand méme a diverger et a se disputer »

Le Coran leur répondra alors :

16.64 - Nous n'avons fait descendre sur toi le Livre qu'afin que tu clarifies pour eux ce
en quoi ils divergeaient, et comme guidance et miséricorde pour des gens qui croient.

Cette priére spécifique donnée a Muhammad devient donc I'élément clé pour affirmer qu'’il faille
chercher ailleurs que dans le Livre.

« Si nous n’avions pas la sunna nous n’aurions pas su comment prier, c’est donc que nous avons
besoin de la sunna en plus du Coran »

IIs justifient par cela que le musulman doit prendre sa source ailleurs que dans le Coran en matiere
de religion, pour pouvoir adorer Dieu, puisque la priére n’y serait pas suffisamment détaillée.

Et ce désavouant en connaissance de cause les dydt pourtant claires.

7.52 - Nous leurs avons, certes, apporté un Livre que Nous avons détaillé, en toute
connaissance, atitre de guide et de miséricorde pour les gens qui croient.

Le Coran ne comporte aucune contradiction.

Le changement de gibla pour la salat, 'abrogation, la salat rituelle, la zakat, tout ¢a est en réalité lié a
de mauvaises interprétations (voir d’intentions) pour légitimer la sunna. Ce sont les hommes qui
fabriquent les contradictions pour pouvoir s’instaurer entre Dieu et ses serviteurs.

7.16 - "Puisque Tu m'as mis en erreur, dit [Satan], je m'assoirai pour eux sur Ton droit
chemin,

Dieu qui se contredirait sans I’explication divine apportée par le savant, ¢a n’existe que dans I'esprit
fantasmatique des traditionalistes.

4.82 - Ne méditent-ils donc pas sur le Coran ? S'il provenait d'un autre que Dieu, ils y
trouveraient certes maintes contradictions !



Si Dieu a été capable de nous dire « suivez le millat d’Ibrahim », pourquoi n’aurait-il pas dit « suivez
la sunna de Muhammad » comme le font tous les savants ?

Il serait impensable pour eux de ne pas faire le lien entre la religion et la sunna. C'est méme la
deuxieme chose (voir la premiére parfois) qu’ils proclament : « suivez le Coran et la sunna de
Muhammad » ou « l'islam c’est le Coran et la sunna ».

Et pourtant Dieu aurait été incapable de I'exprimer ? Il eut fallu que des savants viennent clarifier
I'islam de Dieu ?

Bien au contraire. S'il n’existe aucun verset, c’est qu’il y a une raison : ce n’est pas la voie de Dieu
mais celle de Sheytan.

6.112 - Ainsi, a chaque nabi avons-Nous assigné un ennemi : des diables dentre les

hommes et les djinns, qui s'inspirent trompeusement les uns aux autres des paroles
enjolivées. Si ton Seigneur avait voulu, ils ne I"auraient pas fait ; laisse-les donc avec
ce gu’ils inventent.

Afin de concilier leur propre contradiction « Non ce livre n’est pas détaillé puisqu’il manque ceci et
cela » ils vont détourner le sens et le contexte de certains versets.

C’est a vrai dire une spécialité des religieux :

5.13 - Et puis, a cause de leur violation de I'engagement, Nous les avons maudits et
endurci leurs ceeurs : ils détournent les paroles de leur sens et oublient une partie de
ce qui leur a été rappelé. Tu ne cesseras de découvrir leur trahison, sauf d'un petit
nombre d’entre eux. Pardonne-leur donc et oublie [leurs fautes]. Car Allah aime,
certes, les bienfaisants.

Les shouyoukh sont les héritiers des rabbins et les musulmans de tradition sont les néo bani isra’il.
Isra’il étant leur ancétre a tous, le premier « savant » de I'histoire.

Si un nabi venait a nous aujourd’hui il serait condamné a mort par ces mémes savants et leurs
serviteurs.

Il n"aurait méme pas besoin d’une nouvelle révélation, le Coran lui suffirait a dérouler toutes les
preuves.

Car tout n’est qu’une boucle perpétuelle et le Coran lui-méme en témoigne.

31.21 - Quand on leur dit : "Suivez ce que Dieu a fait descendre”, ils disent : "Nous
suivons plutdt ce sur quoi nous avons trouvé nos ancétres". Méme si c'est le diable
qui les appelle au chatiment de la Fournaise ?

Le premier tour de passe-passe consiste a dire que al hikma c’est la sunna. (C’est ce qui
s’approcherait en réalité de I'extréme opposé. On ne citera pas les tonnes de bétises contenues dans
les hadiths ou les paroles des savants).

Il suffit de lire le Coran pour comprendre.



2.269 - Il donne la sagesse a qui Il veut. Et celui a qui la sagesse est donnée,

vraiment, c'est un bien immense qui lui est donné. _

3:7 - C'est Lui qui a fait descendre sur toi le Livre ; il s'y trouve des dyét mouhkamat, qui
constituent la base du Livre, et d'autres moutashdbihat. Ceux qui ont dans leur cceur une
déviance suivent ce qui a de multiples sens, cherchant le trouble en recherchant leur
_, alors que personne ne connait leur interprétation, a part Dieu et ceux
enracinés dans la connaissance. lls disent : "Nous y croyons, tout vient de notre

Seigneur". Mais seuls les doués d'intelligence s'en souviennent.

*|l n’y a pas de ponctuation en arabe. Cette lecture est beaucoup plus acceptable car il n’y a aucun
sens a dire qu’Allah descend un livre avec une partie que Lui seul peut comprendre.

Mouhkamatoun est ici opposé a moutashdbidtoun

Mouhkamatoun c’est-a-dire qui porte déja la hikma soit compréhensible de lui-méme et constituant
une base de compréhension du livre, en opposition a ce qui nécessite d’avoir la hikma pour
comprendre (ex : la métaphore).

Moutashdbidtoun pouvant avoir plusieurs sens selon le point de vue littéral ou analogique
(L’analogie étant la ressemblance établie par I'esprit entre deux choses, mais celle-ci ne sera pas
évidente pour un esprit confus) et nécessitant parfois de lier les versets qui se ressemblent (du
méme theme) pour en dégager sa véritable interprétation.

31:2 - Voici les dydt du Livre plein de sagesse,

2231 -[..] Et _ le bienfait d'Allah envers vous, ainsi que le Livre et la
sagesse qu'll vous a fait descendre, par lesquels Il vous exhorte |...]

Al Hikma c’est la faculté d’interpréter et comprendre les choses « cachées », les choses profondes
(les dydt mutashdbidt, les situations complexes), étre doté de clairvoyance et ainsi de juger de la
meilleure fagon.

En frangais on dit « avoir de la jugeote ».

Jugeote : Avoir la capacité a bien juger (en ayant donc du bon sens, la faculté d’interpréter et
comprendre les choses).

Savoir quelle décision est la plus adaptée a telle situation. Etre capable de jauger pour en tirer la
chose adéquate.

Comme Dawdd avait la sagesse pour interpréter une situation et de juger, il avait la capacité a saisir
ce qui est juste, et ainsi de juger avec justesse, avec sagesse.



2.251 - lIs les mirent en déroute, par la grace de Dieu. Et David tua Goliath ; et Dieu lui
donnalaroyauté et la sagesse, et lui enseigna ce qu'll voulut. Et si Dieu ne neutralisait
pas une partie des hommes par une autre, la terre serait certainement corrompue.
Mais Dieu est Détenteur de la Faveur pour les mondes.

La sunna d’un roi ? Difficile a imiter. Tout le monde ne peut pas avoir 99 femmes...

31.12 - Nous avons effectivement donné a Lugman la sagesse : "Sois reconnaissant a
Dieu, car quiconque est reconnaissant, n'est reconnaissant que pour soi- méme ;
guant a celui qui est ingrat..., En vérité, Dieu se dispense de tout, et Il est digne de
louange".

Nous avons doté Lugman de la sunna ?

On est loin des on-dit.

Bien au contraire, al Hikma ¢a appelle a I'intelligence et non au mimétisme.
Allah la donne a qui Il veut et elle est a chercher chez les gens intelligents :

2:269 - Il donne la sagesse a qui Il veut. Et celui a qui la sagesse est donnée,
vraiment, c'est un bien immense qui lui est donné. Mais les doués d'intelligence
seulement s'en souviennent.

A travers ce verset on comprend également que la faculté de juger avec sagesse n’est pas une
annexe au livre.

Le livre contient des éléments permettant d’acquérir cette faculté, mais ce n’est pas automatique.
31.2 - Voici les ayat du Livre plein de sagesse,
Des versets 22 a 38 :

17.39 - Tout cela fait partie de ce gue ton Seigneur t'a révélé de la Sagesse. N'assighe
donc pas a Dieu d'autre divinité, sinon tu seras jeté dans I'Enfer, blamé et repoussé.

On comprend désormais le verset :

62.2 - C'est Lui qui a envoyé, parmi des gens ignorant les Ecritures, un messager des
leurs qui leur récite Ses signes, les purifie et leur enseigne le Livre et la sagesse, bien
gu'ils étaient auparavant dans un égarement évident,

C'est-a-dire qu’il enseigne la faculté a saisir les choses profondes, celles contenues dans le livre et
celle de la vie courante (éclaircir certaines situations) en mettant en lien les différents dydt

Enseigner a quelqu’un la sagesse, lui apprendre a avoir de la jugeote n’a jamais été et ne sera jamais
synonyme de « suivisme aveugle ». C'est totalement contradictoire.

Ce que confirme la traduction classique en 21.74

21.74 - Et Lot ! Nous lui avons apporté la capacité de juger et le savoir, et Nous l'avons
sauvé de la cité ou se commettaient les vices ; ces gens étaient vraiment des gens du
mal, des pervers.

10



On comprend également le verset :

4.65 - Non !... Par ton Seigneur ! lls ne seront pas croyants aussi longtemps qu'ils ne
t'auront demandé de juger de leurs disputes et qu'ils n‘auront éprouvé nulle angoisse
pour ce que tu auras décidé, et qu'ils se soumettent completement [a ta sentence].

Oui certes, mais avec le livre.

5.49 - Juge alors parmi eux d'apres ce que Dieu a fait descendre. Ne suis pas leurs
passions, et prends garde qu'ils ne tentent de t'éloigner d'une partie de ce que Dieu t'a
révélé. Et puis, s'ils refusent (le jugement révélé) sache que Dieu veut les affliger [ici-
bas] pour une partie de leurs péchés. Beaucoup de gens, certes, sont des pervers.

Et on parle de juger leur dispute/divergence.

2.213 - Les gens formaient une seule communauté puis Dieu envoya des nabiyin comme
annonciateurs et avertisseurs. |l fit descendre avec eux le Livre porteur de la veérite, _

doniné qui entrérent en désaccord & sonsujet, aprés que les preuves leur soient parvenues,

par rivalité entre eux. Puis, Dieu guida ceux qui ont cru vers la vérité au sujet de ce en quoi ils
divergeaient, avec Sa permission. Dieu guide qui Il veut sur le droit chemin.

Pour terminer :

6.114 - Chercherai-je un autre hakaman que Dieu, alors que c'est Lui qui a fait
descendre vers vous ce Livre bien détaillé ? Ceux auxqguels Nous avons donné le
Livre savent qu'il est descendu avec la vérité venant de ton Seigneur. Ne sois donc
point du nombre de ceux qui doutent.

6.115 - Et la parole de ton Seigneur s'est accomplie en toute vérité et équité. Nul ne
peut modifier Ses paroles. Il est I'Audient, 'Omniscient.

6.116 - Et si tu Obéis a la majorité de ceux qui sont sur la terre, ils t'égareront du
sentier de Dieu : ils ne suivent que la conjecture et ne font que fabriquer des
mensonges.

Le second tour, et celui-la-il rencontre un fort succes chez leurs adeptes, c’est de dire qu’obéir au
messager ce n’est pas obéir a son message (c’est explicite en 5.92) mais c’est obéir a ce qui sera
rapporté et trié par des savants plus tard.

Ils citent :

« 5.92 - Obéissez a Dieu, obéissez au Messager »
Ont-ils oublié une partie de ce qui leur a été rappelé ?
C’est pourtant juste a coté. Il suffit de terminer le verset.

[...] alors sachez qu'il n'incombe a Notre messager que de transmettre le message
clairement.

Il n'incombe au messager que la transmission c’est-a-dire transmettre le message, pas d’instaurer
une législation ou compléter un livre déja complet.

11



Doit-on obéir au messager dans le livre d’Allah ou dans le livre de Bukhari ?

3.64 — Dis : "6 gens du Livre, venez a une parole commune entre nous et vous : que
nous ne suivions qu’Allah, sans rien Lui associer, et gue nous ne prenions point les
uns les autres pour maitres en dehors d"Allah". Puis, s’ils tournent le dos, dites :
"Soyez témoins que nous, nous sommes conformés".

5.76 — Dis : "Adorez-vous, au lieu d"Allah, ce qui n"a le pouvoir de vous faire ni le mal
ni le bien ?" Or c’est Allah qui est I"Audient et I'Omniscient.

5.100 — Dis : "Le mauvais et le bon ne sont pas semblables, méme si |"'abondance du
mal te séduit. Craignez Allah, donc, 6 gens intelligents, afin que vous réussissiez".

Et puis Il n’y a pas que Muhammad comme messager dans le Coran.
Ont-ils destitué tous les messagers pour n’attribuer ce titre qu’a Muhammad ?
Obéir a un messager n’a jamais été de suivre une législation parallele

71.1 - Nous avons envoyé Noé vers son peuple : "Avertis ton peuple, avant que leur
vienne un chatiment douloureux".

71.3 - Suivez Dieu, craignez-Le et obéissez-moi,

42.48 - S'ils se détournent, ... Nous ne t'avons pas envoyé pour assurer leur
sauvegarde : tu n'es chargé que de transmettre [le message].

Parmi d’autres tentatives d’enfumage ils citent :

« 59.7 - Prenez ce que le Messager vous donne ; et ce qu'il vous interdit, abstenez-
vous en »

Ont-ils oublié une partie de ce qui leur a été rappelé ?
Il suffit juste de lire le début du verset pour voir qu’il s’agit du butin, d’'une répartition des biens.

59.7 - Ce que Dieu a livré au messager provenant des habitants des cités est pour
Dieu, pour Son messager, et pour les proches, les orphelins, les nécessiteux et les
sans-abris, afin que cela ne circule pas parmi les seuls riches d'entre vous. Ce que le
messager vous donne, prenez-le, et ce qu'il vous interdit, abstenez-vous en. Craignez
Dieu, car Dieu est sévere en punition.

12



«4.59 - O les croyants ! Obéissez a Dieu, et obéissez au Messager et a ceux d'entre
vous qui détiennent le amr »

Le amr appartient Allah 11.123 donc les affiliés du amr sont ceux qui suivent le amr d’Allah et le
mettent en application dans les affaires humaines en société. Ce que donne le contexte du verset
précédent.

4.58 - Certes, Dieu vous commande de rendre les dép6ts a leurs ayants-droits, et
guand vous jugez entre des gens, de juger avec équité. Quelle bonne exhortation que
Dieu vous fait ! Dieu est, en vérité, Celui qui entend et qui voit tout.

Et la fin du verset 59 nous indique que si on sent qu’il y a un probleme avec la décision on va vérifier
gue c’est bien en conformité avec ce qui est transmis.

4.59[...] Puis, si vous vous disputez en quoi que ce soit, renvoyez-la a Dieu et au
Messager, si vous croyez en Dieu et au Jour dernier. Ce sera bien mieux et de meilleur
interprétation (et aboutissement).

Si par exemple on pense que la décision établie aspire plus a la bétise humaine qu’a la sagesse, et
bien on vérifie ce que Dieu a dit. Personne n’obéit aux gens aveuglément. Et on n’obéit pas aux
savants qui veulent juger avec autre chose que ce qui a été descendu par Dieu (le taghat).

4.60 N'as-tu pas vu ceux qui prétendent croire a ce qu’on a fait descendre vers toi et a
ce qu’on a fait descendre avant toi ? lls veulent prendre pour juge le Tagut, alors que
c’est en lui qu'on leur a commandé de ne pas croire. Mais le Diable veut les égarer
trés loin, dans |"égarement.

« 4.80 - Quiconque obéit au Messager obéit certainement a Dieu. »

Ont-ils oublié une partie de ce qui leur a été rappelé ? Muhammad n’est ni leur gardien ni leur garant
(6.107) pour ceux qui chercheraient a se réfugier derriére lui.

[...] Et quiconque tourne le dos... Nous ne t'avons pas envoyé a eux comme gardien.
Ce verset est-il apparu de nulle part de la méme fagon qu’ils le citent ? Quel est le contexte ?

Il suffit de regarder 3 versets avant pour comprendre qu’on parle du combat.

4.77 - [...] "6 notre Seigneur ! Pourquoi nous as-Tu prescrit le combat ? [...]

Par crainte de combattre et pour se dédouaner, certains attribuaient le combat comme venant de
Muhammad et non de Dieu. (Sous-entendant qu’il faudrait combattre pour lui et non pour Dieu).

Arguant que le messager les appellerait a un mal (mourir au combat) en opposition aux bienfaits que
Dieu leur donne.

Tout ca est explicite dans le verset suivant :

4.78 - Ou que vous soyez, la mort vous atteindra, fussiez-vous dans des tours
imprenables. Qu’un bien les atteigne, ils disent : "C’est de la part d’Allah." Qu un mal
les atteigne, ils disent : "C’est d0 a toi (Muhammad)." Dis : "Tout est d"Allah." Mais
guont-ils ces gens, a ne comprendre presque aucune parole ?

13



Au final le verset 80 réaffirme que I'ordre vient de Dieu et que le messager ne fait qu’obéir a Dieu. Et
donc qu’obéir au messager c’est obéir a Dieu.

Sous-entendu : « Il faudra alors obéir quand le messager vous demande de combattre. »

Il n’y a encore une fois absolument aucun lien entre « obéir au messager » et suivre la sunna triée et
compilée par les savants »

Obéir au messager c’est écouter et appliquer le message qu’il apporte.

En apparence c’est trés simple, mais pourtant...

En réalité ces interprétations leur permettent d’ouvrir la porte que le Coran a explicitement fermé.
Une fois ouverte ils sont libres d’y ajouter ce qu’ils veulent et I’attribuer a Dieu.

Comble de l'ironie et fier de leurs inventions ils en viendront a se moquer du Coran et diront :

« Tu dis que le Coran est détaillé et complet mais combien de raka‘dt il faut faire ? »

« La réponse est toute simple. Leur saldt est pure invention et c’est tout a fait normal que le Coran
ne la détaille pas ».

Il faut savoir que tout ce qui n’est pas plus détaillé dans le Coran, est une volonté divine et constitue
une sagesse.

L'Homme devrait plutot s’interroger sur pourquoi dans son Livre Allah a choisi de parler de ¢a et a dit
ensuite que c’était détaillé.

Si Allah nous a dit ¢a alors c’est suffisant et que nous sommes en mesure de nous débrouiller.

Soit c’est inscrit en nous (car Dieu nous a créé), soit c’est a notre disposition c’est-a-dire une
information accessible autour de nous, soit ca n’est pas important.

Pour éviter de poser toujours plus de questions et en oublier I'objectif premier (2.67-71)

Pour ne pas perdre son ame dans les détails et au final s’éloigner de la finalité.

C’est donc dans une approche « sans hadith » et ce malgré I'impossibilité affirmée de tous les
détracteurs du Coran que nous allons répondre a la question « qu’est-ce que la saldt ».

En gardant a I’esprit que celle-ci doit étre universelle, s’inscrivant dans le din unique.

14



Que dit le Coran sur la saldgt :

33.43 - C'est Lui qui yusalli sur vous, a& Lai - ainsi que Ses Mala'ikat, - afin qu'll vous
fasse sortir des ténebres ala lumiére ; et Il est Miséricordieux envers les croyants.

33.56 - Certes, Dieu est Ses Mala'ikat Salou 4l isha sur le nabf; 6 vous qui croyez
Salou ‘alayhi et salimou tasliman.

Si la saldt est un rite physique alors Dieu fait un rite physique sur nous ?

29.45 - Atlu ce qui t'est révélé du Livre et Agimu la salat. En vérité la salat préserve de
la turpitude et du blamable. Le rappel de Dieu est certes ce qu'il y a de plus grand. Et
Dieu sait ce que vous faites.

Est-ce que faire un rite physique préserve de la turpitude ?

On comprend désormais que le concept coranique de saldt n’est pas mécanique ni littéral mais
d’ordre spirituel.

Le probléme est d’avoir enfermé ce terme dans un rite physique, la ou le Coran en donne un autre
sens. |l parait également évident que Dieu ne fait pas de rite physique sur nous. C'est donc que la
salat se comprend autrement.

33.43 - C'est Lui qui yusalli sur vous, 233e JLaj - ainsi que Mala'ikat, - afin qu'll vous
fasse sortir des ténébres a la lumiére ; et |l est Miséricordieux envers les croyants

Pour mieux comprendre, mettons en relation différents versets qui traitent de la méme finalité.

14.1 - Alif, Lam, Ra. Un Livre que nous avons fait descendre vers toi, afin que tu
fasses sortir les gens des ténébres vers la lumiére, avec la permission de leur Seigneur,
vers le chemin de I'Honorable, le Digne de louanges,

41.3 - un livre dont les ayat sont détaillés
11.1 - un livre dont les ayat sont parfait

14.5 - Nous avons envoyé Moise avec Nos ayat : "Fais sortir ton peuple des ténébres
a la lumiere, et rappelle-leur les jours de Dieu". En cela, il y a des signes pour tout
patient, reconnaissant

57.9 - C'est Lui qui fait descendre sur Son serviteur des ayat bayyinat, afin qu'il vous
fasse sortir des ténébres a la lumiére ; et assurément Dieu est Compatissant envers
vous, et Tres Miséricordieux.

65.11 - un Messager qui vous yatla les ayat de Dieu comme preuves claires, afin de
faire sortir ceux qui croient et accomplissent les bonnes ceuvres des ténébres a la
lumiére. Et quiconque croit en Dieu et fait le bien, Il le fait entrer aux Jardins sous
lesquels coulent les ruisseaux, pour y demeurer éternellement. Dieu lui a fait une belle
attribution.

15



La réponse est une nouvelle fois apportée par le Coran lui-méme.
Dieu yusalli sur nous avec les dgyat de son livre pour nous faire sortir des ténebres a la lumiére.

Il a établi une liaison constante permettant de nous guider, en nous transmettant des signes
contenant les enseignements ou directives dont on a besoin.

Et une fois éclairé d’étre en capacité de s’orienter dans la bonne direction.

5.16 - Par ceci (le Coran), Allah guide aux chemins du salut ceux qui cherchent Son
agrément. Et Il les fait sortir des ténébres a la lumiére par Sa gréace. Et Il les guide vers un
chemin droit.

La saldt c’est la liaison permettant de converger vers Dieu.
On retrouve cette notion en 75.31 et 75.32 :

‘,Jm;’ V3 G a

Ni saddaqga ni salla

53 X oS

Mais kadhdhaba et tawalla

Saddaqga contraire de khadhdhaba
Donc salla contraire de tawalla

Tawalla se détourner contraire de converger

Converger vers Dieu c’est se diriger dans Sa voie et ceuvrer dans la méme finalité
On retrouve cette notion en 33.56

A noter la proximité linguistique avec le mot Silat, curieusement de la racine trilitére (Waw-Sad-Lam),
qui signifie lien (et également sildt al-arhdm : liens de parenté).

Ians sa définition la liaison est un contact établi entre diverses personnes pour la communication
des ordres, la transmission d’informations.

D’un point de vue social étre en liaison c’est étre dans une relation de communication et d’échange
en vue d’une coopération (aide et soutien).

Dans le réseau/voie de communication de Dieu la liaison permet la transmission d’informations grace
au signal (les ayat) en vue de nous guider vers Lui. Ceux qui accédent a ce réseau sont liés et
coopéerent en vue d’avancer dans Sa Voie.

La saldt est multidirectionnelle, pouvant aussi bien étre faite sur nous (récepteur) que sur d’autres
personnes (émetteur).

En effet cette liaison fonctionne également dans un systéeme de transmission émetteur-récepteur ol
nous sommes chacun « une antenne relais ». C'est-a-dire que nous recevons le signal (les dyat) et a
notre tour nous allons porter le signal autour de nous, diffuser les dyat de Dieu pour faire converger
vers Lui.

16



Quand c’est une liaison entre Dieu et nous-mémes, c’est une liaison directe par le biais des dyat.

Quand c'est une liaison entre personnes, ¢a prend le sens d’assurer la liaison. Faire la liaison entre
Dieu et les gens, servir de relais par le biais des ayat.

C’est-a-dire agir en médiateur entre Dieu et les gens.
Au sens spirituel comme social.

Les deux étant liés : transmettre et mettre en application les dyat de Dieu sur les autres.
Pour faire converger les gens a Dieu, Pour les faire avancer dans Sa Voie.

Comme I'exemple de Shu'ayb avec son peuple :

11.87 - lIs dirent : < O Shu'ayb ! Est-ce que ta SALAT t'ordonne de nous faire abandonner
ce que suivaient nos ancétres, ou de ne plus faire de nos biens ce que nous voulons ?
Est-ce-toi I'indulgent, le droit ?>

Il suffit de lire les versets d’avant pour comprendre ce qu’est la saldt de Shu ayb.

11.84 - Et au Madyan, leur frére O Shuayb qui leur dit : < O mon peuple, suivez Allah ;
vous n'avez point de divinité en dehors Lui. Et ne diminuez pas les mesures et le
poids. Je vous vois dans l'aisance, et je crains pour vous le chatiment d'un jour qui
enveloppera tout.

11.85 - O mon peuple, faites équitablement pleine mesure et plein poids, ne dépréciez
pas aux gens leurs valeurs et ne semez pas la corruption sur terre.

11.86 - Ce qui demeure auprés d'Allah est meilleur pour vous si vous étes croyants !
Et je ne suis pas un gardien pour vous.

Shu’ayb a assuré la liaison, il a servi de relais : il leur a transmis des ayat permettant de les éclairer et
les diriger dans la voie d’Allah.

Il a transmis des enseignements, du savoir-vivre, incité au convenable et prohibé le blamable.

Transmettre des ayat c’est également les mettre en application.

11.88 - Il dit: "6 mon peuple, voyez-vous si je me base sur une preuve évidente émanant
de mon Seigneur, et s’ll m“attribue de Sa part une excellente donation?... Je ne veux
nullement faire ce que je vous interdis. Je ne veux que la réforme, autant que je le puis. Et

ma réussite ne dépend que d’Allah. En Lui je place ma confiance, et c’est vers Lui que je
reviens repentant.

17



Ou I'exemple de Muhammad :

17.106 (Nous avons fait descendre) un Coran que Nous avons fragmenté, pour que tu le lises
minutieusement (déchiffres) aux gens. Et Nous |’avons fait descendre graduellement.

17.107 Dis: "Croyez-y ou n’y croyez pas. Ceux a qui la connaissance a été donnée avant cela,
lorsqu’on leur met en lumiéere, tombent au menton, -

17.108 et disent : "Gloire a notre Seigneur ! La promesse de notre Seigneur est assurément
accomplie".

17.109 Etils tombent au menton, pleurant, et cela augmente leur sincérité.

17.110 Dis : "Invoquez Allah, ou invoquez le Tout Miséricordieux. Quel que soit le nom par lequel
vous l"appelez, Il a les plus beaux noms"

Le passage s’arréte ici. Puis le segment reprend la suite du verset 106.

Et par ta Salat, ne Tajhar pas et ne Tukhafit Biha pas trop, mais cherche le juste milieu entre les
deux".

A chaque fois que Dieu dit « ta salat » c’est quand il s’adresse a un nabf (9.81 et 11.87)

C’est le comportement a adopter lorsqu’on fait la salat aux gens (17.106) : ne pas hausser son propos
en manifestant son égo ni étre sans voix.

On pourrait aussi le comprendre par n’en rajoute pas et ne diminue pas ce que disent les
enseignements.

Par le biais des dyat, que ce soit a travers la Création ou dans le kitdb descendu sur nous, Dieu établit
des liaisons sur nous pour nous transmettre des enseignements.

2.157 — Sur ceux-la des liaisons de leur Seigneur et une miséricorde ; ceux-la sont les
bien-guidés.

Dans ce verset il n’y a pas de verbe. Et on ne parle pas non plus de bénédictions dont I'expression
(baraka) existe déja en 11.73.

Ce passage s’inscrit dans le contexte d’une épreuve. (155-156)

Bien sdr il ne s’agit pas quand une épreuve nous atteint de répéter frénétiquement "Certes nous
sommes a Allah, et c’est a Lui que nous retournerons". C'est d’abord une posture a intégrer dans
notre état d’esprit, nécessitant un travail intérieur. Cette phrase est I'aboutissement d’un processus,
la conclusion d’une attitude intérieure.

Ceux qui réagissent de la bonne maniére, en étant sur la bonne fréquence, recevront des signes
permettant la liaison avec leur Seigneur.

C'est-a-dire des enseignements permettant de faire le lien et donner du sens a ce qui s’est passé. De
pouvoir comprendre que cette épreuve constituait un rappel et servait a fagonner le caractere, afin
d’évoluer et de cheminer. Ceci renforcera la proximité avec notre rabb (enseigneur, éducateur).

18



Dieu nous transmet également tout au long de notre vie, des signes personnels a travers des
« coincidences » ou inspirations et qui vont nous éclairer et nous aider. C'est a nous d’étre attentif
aux signes pour étre en constante liaison.

C’est notamment |'objectif de agdma as saldt :

20.14 - C'est Moi Dieu, il n'y a de référent que Moi. Suis-Moi donc et aqimi ag salat
pour Mon dhikr.

Tout d’abord traduisons le terme « agim( » dont la racine trilitere (Qaf-Waw-Mim) renvoie a des
notions suivantes : maintenir, stabiliser, rester, s’établir, ancrer, se tenir

On retrouve les mots tels que :

Al Qawm e}ﬂ\ : qui signifie le Peuple ou les gens c’est-a-dire un groupe de personnes établi, installé,
restant a un endroit (2.250)

Al Qayyim e}-\ﬂ\ I'immuable (shadda au ya pour appuyer le maintien, la stabilité) (2.255)
Al Mustagim M\ : porteur de maintien, de constance, pérennité, durable (1.6)
Mugaman %% : lieu de séjour ou on s’établit (25.66)

Magam g% : position ol on s’établit (2.125)

Wa Yawma 'lgamatikum signifie « et le jour ou vous vous immobilisez/établissez » (16.80)
Qamou (2.20)

2.20 - L'éclair presque leur emporte la vue : chaque fois qu'il leur donne de la lumiére,
ils avancent ; mais dés qu'il fait obscur, ils gamou. Si Dieu le voulait Il leur enléverait
certes l'ouie et la vue, car Dieu a pouvoir sur toute chose.

Le contexte donne ici quelque chose de négatif. Ils restent/s’établissent dans un sens péjoratif, c’est-
a dire font du surplace.

Qa'iman bil-gisti : Maintenant avec justice (3.18)

Qawwamauina ‘ala : Les rijal restent/se tiennent sur les nissa donc veillent eux. Quand on reste, on se
maintient sur quelqu’un c’est qu’on veille sur lui (4.34)

Qum Fa'andhir : Etablis-toi (construis-toi) et avertis (74.2)

Donc agdma %) ¢’est établir, ancrer quelque chose pour que ce soit stable et solide.
Il est nous est demandé d’ancrer la liaison que Dieu fait sur nous.

Et gdma (forme pronominale) c’est s’établir soi-méme, se construire pour pouvoir grandir et s’élever
comme la semence. (48.29)

19



Comment la racine Qaf-Waw-Mim peut-elle désigner a la fois une idée de stabilité et d’élévation ?
Pour comprendre cela il faut prendre I'image de la bonne parole donnée par le Coran.

14.24 - N'as-tu pas vu comment Dieu propose en parabole une bonne parole pareille a
un bel arbre dont la racine est ferme et la ramure s'élancant dans le ciel ?

Avant de s’élever, il doit d’abord s’enraciner. C'est ainsi que I'arbre s’établit, se construit.

L'arbre est I'image de la salat, il faut d’abord enraciner les enseignements divins puis se construire
avec avant de les transmettre par nos ramures qui vont rejaillir pour les autres.

Tout comme un arbre aux racines fermes peut s'élancer vers le ciel et donner des fruits, nous devons
accomplir un travail intérieur, de purification et d'ancrage dans la connaissance, afin de s’élever et
donner de beaux fruits (zakat).

2.110 - Wa aqimu as salat et atu az-zakat. Et tout ce que vous avancez de bien pour
vous-mémes, vous le retrouverez aupres de Dieu, car Dieu voit parfaitement ce que
vous faites.

Une bonne salat apporte toujours la zakat (26 occurrences sur 27).
2.3 -[...] enracinent la Salat et dépensent de ce que Nous leur avons attribué
On enracine la liaison et ensuite on distribue les provisions que Dieu nous a attribué

Tel I'arbre dont les racines absorbent I'eau et les nutriments pour grandir puis qui redistribue ses
fruits

Nous on s’'imprégne et se nourrit des Paroles de notre Seigneur.

7.170 - Et ceux qui s’attachent au Livre et établissent la liaison, Nous ne laissons pas
perdre larécompense de ceux qui s'amendent.

Comme on I'a vu dans le premier point, Dieu établit une liaison sur nous a travers les dyat.
C’est donc également a travers les dyat que I'on va établir la liaison avec Lui.

29.45 - Atlu ce qui t'est inspiré du Livre et enracine la liaison. En vérité la liaison
préserve de la turpitude et du blamable. Le rappel de Dieu est certes ce qu'il y ade
plus grand. Et Dieu sait ce que vous faites.

Talaha ne signifie pas réciter mais « mettre en lumiére », tout comme la lune rend niir ce qu’on ne
peut percevoir de I'éclat du soleil trop intense pour nos yeux.

10.5 - C’est Lui qui a fait du soleil une clarté et de la lune une lumieére [...]

91.1 - Par le soleil et son éclat.
B (P
91.2 - Etlalune lorsqu'elle le met en lumiére ! L@AL \Jl )Aﬂ\j

Ce qui nous était impossible a voir nous apparait maintenant clairement.

8.2 - Les croyants sont ceux dont les ceeurs ont peur quand on rappelle Dieu. Et
guand Ses signes leur sont mis en lumiére, cela accroit leur foi. C'est en leur Seigneur
gu'ils placent leur confiance.

20



33.34 - Et rappelez-vous ce qui, dans vos Buyat, est mis en lumiére des signes de Dieu
et de la sagesse. Dieu est Doux et Parfaitement Connaisseur.

3.113 - lls ne sont pas tous semblables. Parmi les gens du Livre se trouve une
communauté droite qui mettent en lumiére pendant al layl les signes de Dieu, wa hum
yasjudina.

Celui qui met en lumiere il sujud donc il met en lumiéere pour lui-méme avant tout. Il integre les
enseignements dans son « for-intérieur ».

D’abord faire la liaison entre ce qui provient de I'extérieur (révélation) vers notre intérieur.
Purifier notre intérieur. La Bonne Parole émane de l'intérieur.

Et faire la liaison entre ce qui provient de notre intérieur vers I'extérieur.

- L'exemple de Zakarya

3.39 - Alors, les Mala'ikat |’appelérent, wa houwa ga'imoun yousali fi al mihrabi: "Voila
gu’Allah t"annonce la naissance de Yahya, confirmateur d’une parole d"Allah . Il sera
un chef, un chaste, un informé et du nombre des gens de bien".

Il était en train de se construire en établissant la liaison dans le mihrab (la ou on confronte nos idées,
ou on se prépare a I'affrontement en rassemblant nos munitions).

En lisant les versets précédents on comprend qu’il y retrouvait Maryam.

3.37 - Son Seigneur larecut alors d'une belle réception, et la fit croitre d'une belle
croissance. Il confia sa charge a Zacharie. Chaque fois que Zacharie entrait auprés
d'elle dans le Mihrab, il trouvait auprés d'elle des provisions. Il dit : "O Marie, d'ou te
vient cela ?" Elle dit : "Cela vient de Dieu. Dieu pourvoit a qui Il veut, sans compter".

3.38 - Alors, Zacharie pria son Seigneur, et dit : "6 mon Seignheur, donne-moi, venant
de Toi, une excellente descendance. Car Tu es Celui qui entend bien la priere".

Aupres d’elle se trouvait des provisions, provisions qui viennent d’Allah, gqu’il ne connaissait pas.
Il a dG d’abord ancrer la connaissance en lui avant de la transmettre.

Par la suite, une fois qu’il les avait assimilées, il sortit sur son peuple (19.11) les redistribuer.

En résumé,
D’abord on enracine (agdma) la liaison que Dieu fait sur nous

Ensuite on s’éléve avec (gdma) d’ou celui qui agdm la saldt pour nous peut nous élever (4.102), en
s’assurant d’étre dans la bonne direction (5.6 /4.43)

Dés lors on peut faire la liaison sur d’autres pour faire converger sur la voie droite.
Et Distribuer les provisions, donner de bons fruits (apporter la zakat, la récolte fructueuse)

Tout ceci est la bonne Parole.

21



- Nettoyage de notre esprit et préparation psychologique

La préposition /lla en 5.6 indique que ¢a concerne une avancée vers quelque chose (logiquement
renforcé par la locution « n’approchez pas » en 4.43). Quand on s’est établis en grandissant (/dha
Qumtum) pour faire rejaillir nos ramures.

C’est pour ¢a qu’avant de faire la saldt sur d’autres, il faut appliquer les enseignements du 5.6 afin de
ne pas diffuser et appliquer des choses mal comprises.

4.43 - O les croyants ! N'approchez pas de la liaison alors que vous étes ivres, jusqu’a ce
gue vous sachiez ce que vous dites [...]

Et I'ivresse c’est pas ce que tu crois (littéralement). L'ivresse c’est le trouble de la perception et de la
compréhension (22.2)

(Tu les verras ivres mais ils ne le sont pas, en réalité c’est toi qui es ivre)
Comme quelqu’un dans le brouillard cérébral qui doit nettoyer sa vision pour percevoir la réalité.

« Comme son nom l'indique, le brouillard cérébral provoque une sensation «de trouble », de
confusion dans le cerveau, une sorte de voile qui empéche de « voir clair », de penser rapidement et
de facon précise ou encore de se concentrer efficacement. »

Il faut donc comprendre le 5.6 dans une optique de purification de I'esprit. Dans I'allégorie de I'arbre,
nettoyer nos racines, ce sur quoi on s’appuie.

sanaly aiall ) 2l & 5 e Tasleall ) 2 13y f5kle Gl il

j\{muhJ\Gmfﬁﬁub\jgg_kum;ﬁu\wm\‘;\ e’s“y}
% °U&\M\M;u\5meh M\Mj\hu\wesumgg

Aaas 215 28 5adall & 5 K15 A (s WKile Jasal J—U—"—ﬂ‘mes-'ﬁ-'b 55“9}’
Oa R o8l plle

Ya 'Ayyuha Al-Ladhina 'Amani

O vous qui avez cru

'Idha Qumtum 'lla As-Salaati

Lorsque vous vous étes établis en vue de la liaison

Faghsila Wujuhakum Wa 'Aydiyakum 'lla Al-Marafiqi

Wajh : volonté / intention / dessein

12.9 - Tuez Joseph ou bannissez-le, afin que la volonté/wajh de votre pere ne soit que pour
vous. Vous serez, apres cela, des gens vertueux".

55.27 - Subsistera Le Wajh de ton Seigneur, plein de majesté et de noblesse.

Ne subsistera que la volonté de ton seigneur. C'est-a-dire que les autres alternatives n’existeront
plus.

22



30.38 - Donne donc au proche parent son dd, ainsi qu'au pauvre, et au voyageur en
détresse. Cela est meilleur pour ceux qui recherchent le Wajh de Dieu ; et ce sont eux qui
réussissent.

Ceux qui recherchent la volonté de Dieu.

6.79 - J'ai tourné mon wajh vers Celui qui a créé de rien les cieux et la terre, en
monothéiste, et je ne suis pas du nombre des associateurs".

Les traducteurs n’ont pas eu d’autre choix que de traduire par orienter ou tourner. Et vu que Dieu
n’est pas dans un espace physique c’est forcément symbolique.

L'orientation de notre volonté détermine la direction que nous allons emprunter.

Al-Marafiq

18.16 —[...] votre Seigneur répandra de Sa miséricorde sur vous et disposera pour vous
un Mirfagan a votre affaire/décision".

Mirfagan : I’outil de convenance, I'outil adéquat, la chose adéquate, c’est-a-dire la solution.
(Cf Mizan I'outil de pesée 55.7 Miqdar I'outil de mesure 70.4)
[...] Quelle mauvaise / belle convenance (18.29/18.31)

En 18.29 Murtafagan est bien un mot positif mais c’est une figure de style. On dit qu’ils imploreront
et ils auront comme seule solution pour eux-mémes, pour leur convenir, que de I'eau bouillante.

[...] Quelle excellente convenance/compagnie (4.69)

C’est-a-dire celui qui convient, qui nous sied en tant que croyant, avec qui on est en phase, la bonne
compagnie.

Littéralement le coude c’est I'emboitement de deux choses. L'intersection de I'intention et des
moyens. L’emboitement de nos ressources vers la ol Dieu nous oriente. Notre volonté alignée avec
celle de Dieu. Un état ol on est phase, en adéquation avec le message divin.

Donc Al-Marafiq : les choses adéquates, les adéquations, les solutions,
Afin d’étre dans les conditions optimales pour notre lecture et mise en pratique des ayat.

4.175 - Alors ceux qui croient en Allah et qui s'attachent & lui, il les fera entrer dans une
miséricorde venue de lui, et dans une grace aussi. Et il les guidera vers lui dans un
chemin droit.

Clarifiez vos intentions et vos ressources (intangibles) jusqu’aux choses adéquates (étre en phase
avec ce que Dieu dit)

Wa Amsahii Biru'Gsikum Wa 'Arjulikum '3 Al-Ka'bayni
Tu raisonnes ou tu ne réfléchis pas avec ta téte ? Qu’en est-il de la préposition bi ?
Et Amsahi avec vos tétes (intellects/intelligences/compréhensions)

Masaha : Essuyer, effacer, enlever ce qui obscurcit, ce qui est faux. Nettoyer/réformer

23



Arjil : influence / racine (C'est-a dire ce qu’on garde en mémoire en opposition a ce qu’on oublie) /
acquis

Nos acquis (en I'occurrence ce qu’on a comme provisions / comme connaissances), et qui influencent
notre compréhension, rendent actif notre pensée.

Les Rijal sont ceux qui influencent, qui apportent. lls ont acquis de I'expérience et du savoir dans leur
domaine.

Tandis que les Nisa' ont besoin d’un apport, de combler un vide, recoivent. lls sont nouveaux dans
leur domaine.

Ka'b : qui met en relief, la saillance, ce qui est apparent, caractéristique, contour.

Définition : Etre saillant, c'est ressortir particulierement, au point de capter |'attention et de donner
une accroche, un point de départ a la prise de connaissance et a la compréhension

Et nettoyez (réformez/ évaluez) avec vos tétes (intellects/intelligences/compréhensions) et vos
acquis jusqu’aux deux caractéristiques/aux deux mises en relief (la connaissance et la
méconnaissance, le blanc et le noir, le vrai et le faux, le bon grain de l'ivraie).

2.256 - Nulle contrainte dans la redevabilité. En effet le bon chemin s'est distingué de
I'égarement [...]

Wa 'In Kuntum Junubaan

Et si vous étes perdus (étre étranger, éloigné, on est a c6té de la chose d’ou le lien avec les flancs)
Fa Attahhari

Purifiez-vous (avec la Parole de Dieu) pour repartir sur une base saine.

Wa 'In Kuntum Mard3d 'Aw "Ala Safarin

Et si vous étes malade/indisposé/en incapacité ou sur un cheminement (en apprentissage/pas
suffisamment d’apport).

Ou que I'un d’entre vous revient d’un vide (insuffisance ou absence de liaison, un passage a vide sans
dhikr) (18.101)

'‘Aw Lamastumu An-Nisa'

Ou que vous soyez touchés/affectés par des Nisa (7.201 et 72.8)

Falam Tajidu Ma'an

Si vous ne trouvez pas d’eau (Parole de Dieu qui purifie I'esprit 8.11) / information
Fatayammamu Sa‘idaan Tayyibaan

Imprégnez/immergez-vous d’une surface bonne/saine (18.8 et 18.40)

La bonne surface, la bonne élévation/progression c’est-a-dire la compréhension d’un musalli.

24



Une « bonne terre fertile » dans laquelle nous pourrons prendre racine et s’élever.

Qui va permettre de gravir un échelon, servir de tremplin pour nous élever |la ou seul on ne parvenait
pas a faire le lien.

Famsaha Biwujahikum Wa 'Aydikum Minhu

Et de cela nettoyez (filtrez/évaluez) avec vos intentions et vos ressources (enlever les taches, extraire
le bon du mauvais, séparer le bon grain de l'ivraie, trier ce qui est bénéfique et ce qui est nuisible).

M3 Yuridu Alldhu Liyajala *Alaykum Min Harajin

Dieu ne veut vous imposer aucune géne/complication,

Wa Lakin Yuridu Liyutahhirakum Waliyutimma Ni'matahu "Alaykum
Mais Il veut vous purifier et compléter/parachever Son bienfait sur vous,
La“allakum Tashkurtina

Afin que vous soyez reconnaissants.

Essai de traduction du 5.6 :

0 vous qui avez cru,

Lorsque vous vous étes établis vers la liaison,

Clarifiez vos intentions et vos ressources jusqu’aux choses adéquates.

Et nettoyez avec vos intellects et vos acquis jusqu’aux deux caractéristiques.
Et si vous étes perdus,

Purifiez-vous.

Et si vous étes en incapacité/incommodé ou sur un cheminement (en apprentissage/pas
suffisamment d’apport).

Ou que I'un d’entre vous revient d’un creux,

Ou que vous soyez affectés par des Nis3,

Si vous ne trouvez pas d’eau,

Imprégnez-vous d’une surface saine.

Et de cela nettoyez avec vos intentions et vos ressources.
Dieu ne veut vous imposer aucune complication.

Mais Il veut vous purifier et parachever Son bienfait sur vous,

Afin que vous soyez reconnaissants.

25


https://fr.wiktionary.org/wiki/trier
https://fr.wiktionary.org/wiki/b%C3%A9n%C3%A9fique
https://fr.wiktionary.org/wiki/nuisible

C’est la méme structure en 4.43 :

Y3 'Ayyuha Al-Ladhina 'Amana

O vous qui avez cru,

La Tagrabi As-Salaata Wa 'Antum Sukara Hattd Ta'lamd Ma Taqlina

N’approchez pas de la liaison alors que vous étes confus, jusqu’a ce que vous sachiez ce que vous
dites.

Wa La Junubaan 'llla “Abiri Sabilin Hatta Taghtasila

Et non en étant perdu/étranger, excepté d’étre en voie d’apprentissage, jusqu’a ce que vous vous
clarifiiez (I'esprit).

Wa 'In Kuntum Marda 'Aw "Ala Safarin

Et si vous étes en incapacité/incommodé ou sur un cheminement (en apprentissage/pas
suffisamment d’apport).

Ou que I'un d’entre vous revient d’un vide/d’une insuffisance (absence, lacune, ce qui manque).
'Aw Lamastumu An-Nisa'

Ou que vous soyez affectés par des Nisa.

Falam Tajidd Ma'an

Si vous ne trouvez pas d’eau (qui purifie I'esprit) / information.

Fatayammamu Sa‘idaan Tayyibaan

Imprégnez-vous d’une surface saine.

Famsaha Biwujahikum Wa 'Aydikum

Et nettoyez ainsi avec vos intentions et vos ressources.

'Inna Allaha Kana "Afuwaan Ghafiraan

Certes Allah est Indulgent et Pardonneur.

En sachant que la traduction ritualiste n’est en réalité pas la plus adaptée. La préposition bi oubliée
(Lavez avec vos tétes ?), le pluriel pour « coude » (3 coudes ou plus ?) alors que la dualité est bien
présente pour les « malléoles ».

Egalement les parties du corps évoquées ne sont pas celles qui ont le plus besoin d’étre nettoyées, et
I’état de purification peut étre atteint autrement, par la sadaqga (9.103 et 58.12) pour la saldt du
nabi. Ce n’est donc pas une condition préalable et encore moins un rituel.

La traduction classique d’ablution n’est qu’un conditionnement et demande un nettoyage (un vrai)
de I'esprit pour se laver de toutes les bétises qu’on nous a inculquées.

26



En aucun cas le Coran n’a institué de rituel lié a la saldt.

Ceux qui ne vivent leur foi qu’a travers les régles et I'endoctrinement ont voulu en imposer un en
traduisant littéralement les mots sans s’intéresser au sens donné par le Coran lui-méme. Dans leur
vision, le Coran se cantonne a la forme en évoquant vaguement des positions, justifiant le recours a
des sources extérieures pour remettre de I'ordre.

Certains disent que le Coran ne précise pas le rituel car la transmission s’est faite par imitation, c’est-
a-dire un suivi des pratiques de ses ancétres. Un mimétisme des anciens que le Coran lui-méme
dénonce a maintes reprises. (2.170 / 43.23 / 5.104)

Créer un ordre ou un rituel c’est amener a ce que les gens qui succédent ne retiennent que
I"application du rituel et en oublient le fond.

19.59 - Puis leur succédérent des générations qui perdirent la liaison et suivirent leurs
passions. lls se trouveront en perdition.

Le verset précédent explique d’ailleurs comment les nabiyin faisaient la saldt
et comment elle s’est perdue :

19.58 - Voila ceux qu“Allah a comblé de faveurs, parmi les nabiyin, parmi les descendants
d"Adam, et aussi parmi ceux que Nous avons transportés en compagnie de Noé, et parmi
la descendance d"Abraham et d’Israél, et parmi ceux que Nous avons guidés et choisis.
Quand les ayat du Tout Miséricordieux leur étaient mis en lumiére, ils tombaient Sujjadaan
Wa Bukiyaan.

Des générations qui n’ont plus écouté et appliqué les ayat d’Allah.

Il faut d'abord trouver les mots qui touchent notre cceur avant de les faire résonner pour toucher le
coeur des autres

Sinon on est semblable aux anes qui portent des livres. On transporte quelque chose qui ne nous a
pas transporté.

De la méme maniere pour la saldt on doit d'abord étre connecté a la Parole qu'on transmet afin de
partager cette connexion que Dieu nous a donné.
Sinon notre salat est tel un sifflement et écho.

Dans le Coran, la saldt n’a rien a voir avec la forme.

8.35 - Et leur salat envers la bayt n’est que gazouillis et écho. « Alors, goitez la correction
pour ce que vous avez dénié »

C’est-a-dire que dans leur rituel devenu mécanique ils ne font que répéter bétement (écho) et
marmonner des choses qui ne pénétrent pas dans leur esprit (gazouillis)

C’est comme tomber sur le 45-6 dans une salat effectuée selon la sunna puis derriere se prosterner
sans avoir sujud a ce qui était lu.

45.6 - Voici les signes de Dieu que Nous te mettons en lumiére en toute vérité. Alors en
quel hadith, aprés Dieu et Ses signes, croiront-ils ?

27



- sujud et rukd’

2.58 - Et [rappelez-vous], lorsque Nous dimes : "Entrez dans cette ville, et mangez-y a
I"envie ou il vous plaira ; mais entrez par la porte et demandez la "rémission" (de
vos péchés) ; Nous vous pardonnerons vos fautes si vous faites cela et donnerons
davantage de récompense pour les bienfaisants.

Quelqu’un est déja rentré quelque part en se prosternant ? Un esprit sain peut-il penser
sérieusement que Dieu aurait demandé une telle chose ?

22.18 - N'as-tu pas vu que c’est devant Allah que tous ceux qui sont dans les
cieux et tous ceux qui sont sur la terre, le soleil, la lune, les étoiles les montagnes, les
arbres, les animaux, ainsi que beaucoup de gens ? Il y en a aussi beaucoup qui méritent le
chatiment. Et quiconque Allah avilit n"a personne pour I"honorer, car Allah fait ce qu’il
veut.

Non cette fois-ci les littéralistes sont obligés de le lire de facon symbolique. « lls se prosternent a leur
maniére ». C'est en effet plus simple d’avoir une interprétation évasive plutét que d’admettre ne pas
avoir eu la « bonne maniéere » de comprendre tout simplement.

En 32.15 on parle de « tomber sujjadan » :

32.15 - Seuls croient en Nos ayat ceux qui, lorsqu'on les leur rappelle, tombent « Sujjadan
» et, par des louanges a leur Seigneur, célébrent Sa gloire et ne s'enflent pas d’orgueil.

'Innama Yu'uminu _AI-Lathna Kharrd Sujjadaan Wa

Sabbahi Bihamdi Rabbihim Wa Hum L3 Yastakbiriina

25.73 - qui lorsque les ayat de leur Seigneur leur sont rappelés, ne deviennent ni sourds ni
aveugles;

Wa Al-Ladhina _MLam Yakhirrt "Alayha Summaan

Wa ‘Umyanaan

En reliant 32.15 et 25.73 il est clair que « ne deviennent ni sourds ni aveugles » est équivalent a
« Kharri Sujjadan ». Encore un exemple par substitution.

« Etre « Sujjadan » et « devenir sourd et aveugles » face aux versets paroles sont
deux réactions opposées. Le sejd est complémentaire a la salat et a la zakat et
signifie simplement écouter les paroles de Dieu et leur obéir. Le solell, la lune et les
cieux obéissent (yasjoudoun) aux ordres de Dieu et a ce qu’il leur a tracé comme
voie.

Le verset 12-100 est le plus impitoyable concernant le sens Cheikhal de Soujoud.
Joseph éleva ses parents sur le trone et tous I'écoutérent attentivement (Kharrou
lahou sujjadan). On ne peut étre plus clair. Comment expliquer le Sejd a quelqu’un
assis plus bas que toi ? »

Comment les parents pourraient-ils étre élevés sur le trone et en méme temps se prosterner ?

28



Si ces versets tembétent, sache que tu n’es pas en état de soujoud : »

31.7 - Et quand on lui récite Nos versets, il tourne le dos avec orgueil, comme s'il ne les
avait point entendus, comme s'il y avait un poids dans ses oreilles. Fais-lui donc
I'annonce d'un chéatiment douloureux.

18.57 - Quel pire injuste que celui a qui on a rappelé les versets de son Seigneur et qui en
détourna le dos en oubliant ce que ses deux mains ont commis ? Nous avons placé des
voiles sur leurs coeurs, de sorte qu'ils ne comprennent pas (le Coran), et mis une lourdeur
dans leurs oreilles. Méme si tu les appelles vers la bonne voie, jamais ils ne pourront donc
se guider.

84.21 - Et quand le Coran leur est lu ils ne Yasjudin pas ?
« Tu Asjid ou bien est ce que tes oreilles sont bouchées. ?

Le dictionnaire arabe, pour sajada, garde le sens d’écouter avec attention en
inclinant la téte.

Les versets 17-107 et 17-109 montrent bien le ré6le du menton dans I'acte du
Soujoud. L'expression « Kharro sujjadan » et « Kharrou Adhkan Sujjadan » sont
équivalentes »

17.107 - Dis : "Croyez-y ou n’y croyez pas. Ceux a qui la connaissance a été donnée avant
cela, lorsqu’on le leur récite, Yakhirrana Lil'adhqgani Sujjadan™ ».

Méme ceux qui interpretent de maniere littérale ne se prosternent pas physiquement sur le menton.
Une étude du professeur Mustansir Mir :

« Il faut savoir une chose déja, Si c'était "tomber sur (par exemple 3ala = = ) leurs mentons "alors il
aurait été plus susceptible de signifier une expression littérale / physique, mais" tomber a (li) les
mentons "suggére la possibilité d'une interprétation métaphorique / idiomatique. Et bien s{r,"
adhgan "ne veut pas dire" visages ", mais" menton".

Le Lexicon de Lane souligne clairement son utilisation idiomatique :

"kharoo li'idhgaanihim, inf. n. khuroor [lls tomberent prosternés, le menton au sol: voir le kur xvii.
108 et 109:] (A [d'ou le dicton,] 3asafat reehu fakharrat al ashjaaru lil 'idhgaan [Un vent a soufflé
violemment, de sorte que les arbres sont tombés ou se sont pliés au sol.] (A dans art. Kharra et
habbat alree7u fakabbat alshajara 3alaa adhgaanihaa [L’aiguille a éclaté, puis renversée, ou
renversée, ou se baissant, les arbres]: et, d'une pierre, kabbahu-I-sailu lidhagnihi Le torrent I'a
renversé. "

Notez que le Lexicon Lane fournit l'interprétation / |a signification de l'idiome, plutdt que sa
traduction littérale. Tous les exemples cités utilisent "le menton" méme si les arbres et les pierres
n'ont évidemment pas de "mentons". Lane indique également des parties d'un homme qui sont les
lieux du SID ( par exemple, le front / le nez / les mains / les genoux / les pieds), mais n'inclut pas le
"menton" impliquant de prendre ce verset a la lettre; c'est-a-dire se prosterner jusqu'au menton, ce
n'était pas sa signification.

29



Le professeur Mustansir Mir, dans "Les Idiomes verbaux du Coran", cite "tomber au menton" comme
un idiome verbal qui implique une extréme humilité, car le menton représente I'orgueil, c'est
guelque chose qui doit étre tenu haut, et tomber sur le menton est pour s'abaisser et, lorsqu'il est
utilisé dans le Coran, cela signifie s'humilier devant Dieu, et il cite un poéme arabe classique d'Imru
al-Qays sur la puissance des arbres qui ont été anéantis par une forte averse de pluie et qui sont
"tombés au menton". Il est peu probable qu'un arbre tombe réellement a cause d'une forte pluie,
mais il est possible de le prendre comme une chute physique. »

D’aprés une « tartilade » par le groupe « Etude du coran, par le coran seul » :

La « surdité allégorique » (ne pas entendre) semble étre un trait commun de ceux qui ne tombe pas
"Sujjadan". L'exemple des bani Isra’il montre que le sujid est non-physique, et précise ce que cela
signifie réellement :

2.58 - Et [rappelez-vous], lorsque Nous dimes : "Entrez dans cette ville, et mangez-y a
I"envie ou il vous plaira; mais entrez par la porte et demandez la "rémission" (de
vos péchés); Nous vous pardonnerons vos fautes si vous faites cela et donnerons
davantage de récompense pour les bienfaisants.

2.59 - Mais, a ces paroles, les pervers en substituérent d'autres, et pour les punir de leur
fourberie Nous leur envoyames du ciel un chatiment avilissant.

7.161 - Et lorsqu'il leur fut dit : "Habitez cette cité et mangez [de ses produits] a votre
guise, mais dites : rémission [a nos péchés] et entrez par la porte . Nous vous
pardonnerons vos fautes ; et aux bienfaisants (d'entre vous,) Nous accorderons
davantage".

7.62 - Puis, les injustes parmi eux changerent en une autre, la parole qui leur était dite.
Alors Nous envoyames du ciel un chatiment sur eux, pour le méfait qu'ils avaient commis.

Remarquez comment les descendants d'Israél firent le contraire de « sujid » en modifiant ce qui a
été dit a eux au lieu de I'entendre et de le faire réellement (c'est a dire, obéir). Un autre exemple de
gens qui modifient ce qui est dit est donné a nouveau au verset 4.46 :

4.46 - Il en est parmi les Juifs qui détournent les mots de leur sens, et disent : "Nous
avions entendu, mais nous avons désobéi", "Ecoute sans qu'il te soit donné d'entendre”,
et favorise nous "Raina", tordant la langue et attaquant la religion. Si au contraire ils
disaient : "Nous avons entendu et nous avons obéi", "Ecoute", et "Regarde-nous", ce
serait meilleur pour eux, et plus droit. Mais Allah les a maudits a cause de leur négation ;

leur foi est donc bien médiocre .

Nous pouvons voir le lien entre 4.46 avec 2.58-59 et 7.161-162 que « sujud » est équivalent a
«entendre et d'obéir ».

30



Pour terminer on pourra établir un lien entre les versets 4.101-103 décrivant la fin de la "salat" avec
I’état de « sujud » et les versets 5.6-7 décrivant une des composantes de la salat celle de la
reprogrammation de notre cerveau, pour terminer par "entendre et d'obéir".

5.7 - Et rappelez-vous le bienfait d"Allah sur vous, ainsi que |"alliance qu’ll a conclue avec
vous, quand vous avez dit : "Nous avons entendu et nous avons obéi". Et craignez Allah.
Car Allah connait parfaitement le contenu des cceurs.

Une fois de plus, nous voyons que « |'ouie et I'obéissance » semble étre I'équivalent de « sujad ».

Passons a rukd’ :
En 38.24 on parle de « tomber raki “an » :

38.24 - Il [David] dit: "Il a été certes injuste envers toi en demandant de joindre ta brebis a
ses brebis". Beaucoup de gens transgressent les droits de leurs associés, sauf ceux qui
croient et accomplissent les bonnes oeuvres - cependant ils sont bien rares. - Et David
pensa alors que Nous I"avions mis a l"épreuve. Il demanda donc pardon a son Seigneur et
tomba Raki'an et se repentit.

Littéralement peut-on tomber par terre incliné ? Non. On peut tomber a genoux au sol ou tomber en
prosternation. (Ce qui revient a s’agenouiller puis se courber).

C’est bien pour cela que les traducteurs ont été obligés de traduire par « il tomba prosterné ».

Maintenant faut-il comprendre du point de vue littéral ou est-ce comme pour sujid une expression
idiomatique, utilisée comme instrument figuratif pour faire ressentir le sentiment vécu par Dawud a
ce moment-la ?

Le Coran nous éclaire sur la question :
77.46 - “Mangez et jouissez un peu (ici-bas); vous étes certes des criminels”.
77.47 - Malheur, ce jour-la, a ceux qui criaient au mensonge.

77.48 - Quand on leur dit : « irka'd », La Yarka Gna.

37.34 - Ainsi traitons-Nous les criminels.

37.35 - Quand on leur disait : “Point de divinité a part Allah”, ils se gonflaient d orgueil,

En reliant 77.48 et 37.35 il apparait que « La Yarka'una » est équivalent a « ils se gonflent d’orgueil ».
Encore et toujours un exemple par substitution.

Raka'a est donc I'opposé de « s’enfler d’orgueil », devenir arrogant. C'est-a dire se pencher
humblement sur le sujet, étudier la question en faisant preuve d’humilité.
Quand on leur dit : "irka'u" (penchez-vous humblement), "la yarka'un" (ils ne se penchent pas

humblement).

rukd® étant souvent associé a sujud (2.125/ 5.55 /9.112 etc) il n’est pas étonnant de retrouver la
mention « ne pas s’enfler d’orgueil » en relation avec sujid :

32.15 - Seuls croient en Nos ayat ceux qui, lorsqu'on les leur rappelle, tombent « Sujjadan
» et, par des louanges aleur Seigneur, célebrent Sa gloire et ne s'enflent pas d’orqueil.

31



De plus, les bani Isra’il et Maryam ont été commandés de "yarka'u" dans les versets 2.43 et 3.43

3.43 - O Marie ! Sois dévouée a ton Seigneur ! Asjudi (écoute et obéis) et Arka'T (penche-toi
humblement) avec ceux qui sont Ar-Raki'in (se penchent humblement).

- Lien entre salat et du‘a (sollicitation)
La salat n’est pas une priere.
Voila la définition de la « priére » dans le Coran :

2.186 - Et quand Mes serviteurs t'interrogent sur Moi.. alors Je suis tout proche: Je
réponds a l"appel de celui qui Me prie quand il Me prie. Qu’ils répondent a Mon appel, et
gu’ils croient en Moi, afin qu’ils soient bien guidés.

Une priére singuliére mais sincere, et non une priére standardisée mais inanimée.

Il est logique de solliciter Dieu afin qu’ll nous envoie des signes ou nous aide a mettre en lumiere les
ayat.

1.6 - Guide-nous dans le droit chemin

Afin de sortir des ténébres a la lumiéere et s’orienter dans la bonne direction.

5.16 - Par ceci (le Coran), Allah guide aux chemins du salut ceux qui cherchent Son
agrément. Et Il les fait sortir des ténébres a la lumiére par Sa gréace. Et Il les guide vers un
chemin droit.

Ou Zakarya qui sollicite Dieu afin qu’il puisse lui aussi recevoir des provisions.

3.38 - Alors, Zacharie pria son Seigneur, et dit : "6 mon Seigneur, donne-moi, venant de
Toi, une excellente descendance. Car Tu es Celui qui entend bien la priere".

3.39 - Alors, les Mala'ikat I"appelérent, Il était en train de se construire en établissant la
liaison dans le mihrab : "Voila qu”Allah t"annonce la naissance de Yahya, confirmateur
d’une parole d"Allah. Il sera un chef, un chaste, un informé et du nombre des gens de
bien".

La du‘a est un moyen d’établir la liaison et non l'inverse.

32



- Lekhush@® g s&&
23.2 - ceux qui sont Khashi'iin dans leur Salat,

Si la traduction habituelle renvoie a une notion d’humilité, celle-ci ne parait pas réellement adapté a
la lecture de certains passages. En 68.43 par exemple elle fait doublon.

68.43 - Leurs regards seront Khashi'at, et I'humiliation les couvrira. Or, ils étaient appelés
au sujud au temps ou ils étaient sains et saufs.

Le khush@® c’est I'abaissement de nos artifices, le dévoilement sincére. Etre a nu, a découvert.
La sincérité est I'expression fidele des sentiments réels, par la vérité.
On parle d'authenticité lorsqu'il s'agit de sincérité dans I'expression de notre étre profond.

2.45 - Et cherchez secours dans I'endurance et la Salat : certes, la Salat est quelque chose
d’énorme, sauf pour les sinceéres,

Quelque chose de difficile tout comme n’attribuer notre din qu’a Allah seul.

4213 [...] "Maintenez la redevabilité (envers Allah) ; et n'en faites pas un sujet de division".
Ce a quoi tu appelles les associateurs leur parait énorme. Dieu choisit vers Lui qui Il veut,
et guide vers Lui quiconque se repent.

Et Dieu choisit de guider vers Lui les sincéres, qui ne se mentent pas a eux-mémes ou aux autres.
Dans le verset 2.46 on les décrit comme ceux qui pensent a leur Seigneur et a sa rencontre.
Quand on aime sincerement Dieu tout est plus simple.

23.2 - ceux qui sont sinceres dans leur Salat,

3.199 - Il y a certes, parmi les gens du Livre ceux qui croient en Dieu et en ce qu'on a fait
descendre vers vous et en ceux qu'on a fait descendre vers eux. lls sont sincéres
Khashi'in envers Dieu, et ne vendent point les versets de Dieu a vil prix. Voila ceux dont la
récompense est auprés de leur Seigneur. En vérité, Dieu est prompt a faire les comptes.

17.109 - Et ils tombent sur leur menton, pleurant, et cela augmente leur sincérité.

20.108 - Ce jour-la, ils suivront sans détour Celui qui appelle, et les voix deviendront
dévoilées devant le Tout-Puissant. Tu n'entendras alors qu'un murmure.

C’est-a-dire qu’il n’y aura pas de posture, on ne pourra pas prendre un ton arrogant.

21.90 - Nous lui répondimes, lui donnames Jean et Nous rétablimes son épouse pour lui.
lIs s'empressaient de faire le bien et Nous invoquaient par désir et par crainte. lls étaient
sincéres envers Nous.

57.16 - Le moment n'est-il pas venu pour ceux qui ont cru, que leur coeur devienne sincére
devant le rappel de Dieu et a ce qui est descendu de la vérité, et de ne pas étre semblables
a ceux qui ont regu le Livre avant eux ? Le délai leur parut long et leur cceur s'endurecit.
Beaucoup d'entre eux sont dépraveés.

Le sens de dévoilé/a nu/a découvert est renforcé par les versets 41.39 et 59.21 :

41.39 - Et parmi Ses merveilles est que tu vois laterre a nu/ a découvert. Puis aussitét que
Nous faisons descendre I'eau sur elle, elle se souléve et augmente [de volume]. Celui qui
lui redonne la vie est certes Celui qui fera revivre les morts, car Il est Omnipotent.

33



59.21 - Si Nous avions fait descendre ce Coran sur une montagne, tu l'aurais a découvert
(se dévoiler), et se fendre par crainte de Dieu. Ces allégories, Nous les présentons aux
gens afin qu'ils réfléchissent.

Et fait sens dans chaque occurrence :

42.45 - Et tu les verras présentés a lui, dévoilés et regardant d'un ceil furtif. Ceux qui ont
cru dirent : "Les perdants sont ceux qui, au Jour de la Résurrection, se perdent eux-
meémes, ainsi que leur famille”. Les injustes sont dans un chatiment permanent.

54.7 - leurs regards dévoilés, ils sortiront des tombes comme des sauterelles éparpillées,

68.43 - Leurs regards seront dévoilés, et I'humiliation les couvrira. Or, ils étaient appelés a
I’écoute avec obéissance au temps ou ils étaient sains et saufs.

79.9 - et leurs regards dévoilés.

88.2 - Cejour-la, il y aura des desseins dévoilés

- Qibla
Une Qibla pour la saldt ? Non. Dans aucune occurrence ce mot n’est lié a saldt.
Se tourner dans une direction pour se connecter a Dieu ne fait aucun sens.

2.115 - A Allah seul appartiennent I'Est et ’'Ouest. Ou que vous vous tourniez, le wajh
d’Allah est donc |4, car Allah a la grace immense; Il est Omniscient.

En plus d’étre en opposition au principe coranique : s’attacher au fond et non a la forme.

2.177 - La bonté pieuse ne consiste pas a tourner vos Wujih vers le Levant ou le
Couchant. Mais la bonté pieuse est de croire en Dieu, au Jour dernier, aux Malad'ikat, au
Livre et aux informés, de donner de son bien, quel qu’amour qu'on en ait, aux proches,
aux orphelins, aux nécessiteux, aux voyageurs indigents et a ceux qui demandent l'aide et
pour délier les jougs, d’établir la liaison et d’apporter la zakat. Et ceux qui remplissent
leurs engagements lorsqu'ils se sont engagés, ceux qui sont endurants dans la miseére, la
maladie et quand les combats font rage, les voila les véridiques et les voila les vrais pieux.

Dans le segment 2.142—150 ce sont les faibles d’esprit qui disent « mais qui les a détournés de la
gibla ».

Qibla est ce qui est toujours gardé en vue ; la destination ; la cible. Ce qu’on a en ligne de mire.

Si le nabf tourne son wajh vers le ciel dans tous les sens c’est qu’il demande a Dieu quelle est la suite
de sa mission, sa nouvelle cible, sa nouvelle destination.

Il est évident qu’encore une fois il ne faut pas comprendre littéralement sinon on attraperait vite des
torticolis.

2.149 - Et d’ol que tu sortes, tourne ton wajh vers Al-Masjidi Al-Harami. Oui voila bien la
Vérité venant de ton Seigneur. Et Allah n“est pas inattentif a ce que vous faites.

Et en 10.87 on demande a Moussa de cibler les maisons pour annoncer son message. On ne lui
demande pas de prier en direction des maisons.

34



- Magami lbrahim ?

2.125 - [Et rappelle-toi], quand nous fimes de la Maison un lieu de visite et un asile pour
les gens - Prenez donc pour Musallan <4, [e Magami 'lbrahima o4 [...]

Magam n’est pas un lieu c’est une position, dans le sens de stature.

17.79 - Et veille durant la nuit avec lui, comme ceuvre additionnelle. Il se peut que ton
Seigneur te ressuscite en une position (Magaman) honorable.

5/ s _e Lo T e
has 5% ) alad (e | 53350 5
Wa Attakhidht Min Magami 'lbrahima Musallan

Prenez la position d’lbrahim comme référence/modéle de connexion/liaison

Et quelle est cette position ?
Gl 2 ) 00 23575 (4.125)
Wa Attakhadha Allahu 'Ilbrahima Khalilan

« Ibrahim est le Khalil — ami privilégié du Rahman (le Tout Miséricordieux). Ce dernier point est
primordial, si vous réfléchissez un moment sur le sens d’étre I'ami privilégié d’Allah ! Posez-vous la
guestion : Combien de positions existe-t-il en dessous de celle d’étre le compagnon d’Allah ? Et a
quelle position pensez-vous que vous étes ? Plus exactement, ce surnom 'Khalil ' signifie que I'amour
d’Allah a pénétré son ame au point qu’il ne peut plus se séparer d’Allah corps, ame et coeur. C’'est
donc grace a I'ampleur de son amour pour Allah qu’il a été élevé au rang de Khalil pour Allah. »

Quant au 3.97 on ne parle pas d’entrer physiquement tout comme c’est le cas en (110.2) mais
d’adhérer a une philosophie, d’intégrer un concept, d’entrer dans un état, d’accéder a un statut.

3.97 - La sont des signes évidents, parmi lesquels la position d’lbrahim ; et quiconque y
accéde est en sérénité.

Fthi 'Ayatun Bayyinatun Magamu 'Ibrahima Wa Man Dakhalahu Kana 'Aminan

Allah nous incite a prendre lbrahim comme modele afin d’entrer dans le méme état d’esprit et de
proximité que lui, que chacun veuille et puisse devenir khalil de Dieu dans sa saldt.

[..] Wa Man Kafara Fa'inna Allaha Ghaniyun ‘Ani Al-'Alamina.

Et quiconque nie...Allah Se passe largement des mondes.

35



- Les moments ou étapes de la salat :

L'objectif de la salat est de sortir des ténebres vers la lumiéere. Est-ce que physiquement on se trouve
dans des ténebres ou bien c’est plutét une obscurité spirituelle qui nous est propre ?

On peut donc légitimement se poser la question lorsque ¢a parle de jour et de nuit. Est- ce que le
Coran parle d’une nuit physique dans une journée de 24 heures ?

57.6 - Il fait pénétrer la nuit dans le jour et fait pénétrer le jour dans la nuit, et Il sait
parfaitement le contenu des poitrines.

57.7 - Croyez en Dieu et en Son messager, et dépensez de ce dont Il vous adonné la
succession. Ceux d'entre vous qui ont cru et dépensé auront une grande récompense.

57.8 - Qu'avez-vous a ne pas croire en Dieu, alors que le messager vous appelle a croire
en votre Seigneur ? Il a déja pris un engagement de votre part, si vous étes croyants.

57.9 - C’est Lui qui fait descendre sur Son serviteur des ayat claires, afin gu’il vous fasse
sortir des ténébres ala lumiére ; et assurément Dieu est Compatissant envers vous, et
Trés Miséricordieux.

25.47 - Et c’est Lui qui vous fit de la nuit un vétement, du sommeil un repos et gui fit du
jour une renaissance.

La nuit est un vétement physique ?
Et quel est le meilleur vétement ?

7.26 - O enfants d'’Adam, Nous avons fait descendre sur vous des vétements pour cacher
votre nudité, ainsi que des parures. Mais le vétement de la tagwa, voila qui est meilleur.
Voila un des signes de Dieu, afin qu'ils se rappellent.

La taqwa c’est la prise de conscience.

La nuit est donc un moment d’introspection propice a la médiation (73.6) ou I’on va pouvoir semer
des graines.

Continuons la sourate 25 :

25.48 - Et c’est Lui qui envoya les vents comme une annonce précédant Sa miséricorde.
Nous fimes descendre du ciel une eau pure et purifiante,

Et quand tout s'éclaircit c'est un retour a la vie.

25.49 - pour faire revivre par elle une contrée morte, et donner a boire aux multiples
bestiaux et hommes que Nous avons créés.

Analysons les périodes ou les étapes de salat nommeées dans le Coran :

17.78 - Enracine la Salat pour le déclin du soleil vers la croissance de la nuit, et aussi le
déchiffrement du Fajr. Certes le déchiffrement du Fajr est manifeste/témoignant.

11.114 - Et enracine |a Salat aux deux extrémités du jour et aux avancées de la nuit. Les
bonnes ceuvres dissipent les mauvaises. Cela est un rappel pour ceux qui se rappellent.

Pour Fajr, Salét est ici remplacé par Qur'an.

36



Une substitution du terme pour nous indiquer que les deux vont de pair. Fajr étant déja associé a
salét en 24.58.

24.58 - O vous qui étes engagés ! Que ceux que vous possédez par serment demandent
permission avant d'entrer, ainsi que ceux des votres qui n'ont pas encore atteint la
maturité (dans la connaissance), a trois moments : avant la Salat Al Fajr, quand vous vous
libérez de vos vétements de soutien a la diffusion (des enseignements), ainsi qu'apres la
Salat Al-"Isha ; trois moments d’intimité. En dehors de ces moments, nul reproche ni a
vous ni a eux d'aller et venir, les uns chez les autres. C'est ainsi que Dieu vous expose
clairement Ses signes, et Dieu est Omniscient et Sage.

Les deux extrémités du jour sont expressément nommeées (Al-Fajr et Al-"Isha).
Celle aux avancées de la nuit est en supplément (17.79).

17.79 - Et veille durant la nuit avec lui, comme ceuvre additionnelle. Il se peut que ton
Seigneur te ressuscite en une position (Magaman) honorable.

Al-Fajr, Al-"Isha, Mina Al-Layl, ces périodes, chacune empreinte de plusieurs nuances, sont a
considérer a I'intérieur de nous et pas a I'extérieur, selon notre propre notre vision des choses.

Al-Layl est une période d’obscurité ol I'on plante une graine dans notre esprit. Contrairement a celui
qui est dans les ténébres et ne le sait pas, celui qui est dans la nuit sait qu’il ne sait pas et cherche la
lumiere, la guidée par la liaison.

Al-Fajr est une période d’éveil ou on ouvre les yeux. On sort tout juste de I'ignorance et la lumiéere
jaillit.

Al-"Isha est une période de parachévement de cet éveil, celle de I'expérience, on a absorbé
suffisamment de lumiere (journée vécue) et les choses nous apparaissent plus clair.

D’ou la suite du 17.78 et 79 :

17.80 - Et dis : "6 mon Seigneur ; fais que j‘entre par une entrée de vérité et que je sorte
par une sortie de vérité ; et accorde-moi de Ta part, un pouvoir bénéficiant de Ton
secours”.

17.81 - Et dis : "La vérité est venue et I"erreur a disparu. Car I"erreur est destinée a
disparaitre".

La vérité qui efface I'erreur, les bonnes ceuvres qui dissipent les mauvaises. Conclure en vérité.

11.114 - Et enracine la liaison aux deux extrémités du jour et aux avancées de la nuit. Les
bonnes ceuvres dissipent les mauvaises. Cela est un rappel pour ceux qui se rappellent.

Ibrahim est notre musallan.
Donc regardons comment il est sorti des ténébres a la lumiére (sourate Al'Anam) :

75 - C'est ainsi que Nous avons montré a Abraham le royaume des cieux et de la terre,
afin qu'il soit du nombre des convaincus.

76 - Quand |a nuit I'enveloppa, il vit un astre. Il dit : "Voici mon Seigneur". Puis, quand il
disparut, il dit : "Je n'aime pas ce qui disparait".

77 - Puis, quand il vit la lune se lever, il dit : "Voici mon Seigneur". Puis, quand elle disparut, il
dit : "Si mon Seigneur ne me guide pas, je serai certes du nombre des gens égarés".

78 - Puis, quand il vit le soleil se lever, il dit : "Voila mon Seigneur, celui-ci est plus grand".

Puis, quand _ il dit: "O mon peuple, je me désolidarise de ce que vous
associez.

37



79 — J'orienterai mon dessein vers Celui qui a initié les cieux et la terre, en monothéiste pur, et

je ne suis point de ceux qui Lui donne des associés.

Les moments par rapport au « soleil » ou il a cherché les preuves et la guidée sont en réalité des
étapes de réflexion.

On remarque que la lumiere va en grandissant d’abord la nuit puis un astre puis la lune puis le soleil.
C'est le cheminement d’lbrahim. Il s’est élevé (qum) étape par étape, d’ou le fait de prendre sa
magam comme modele. Il a accédé a toutes les étapes pour sortir des ténebres a la lumiere :

Il a démarré dans la nuit.

La nuit I'enveloppe tel un vétement.

Vient le premier signe : I'astre

Puis la lune.

Ensuite la nuit noire.

Puis la lumiére du soleil.

Enfin c'est lorsque le soleil disparait qu'il dit : je me désavoue de vos idoles.

Il a emmagasiné suffisamment de lumiére pour étre a son tour une lampe pour les autres.

« Puis quand il disparut » cad laissant place a un signe encore plus grand faisant oublier I'ancien.
(2.106 / 16.101)

En analysant de plus preés :

75 - C'est ainsi que Nous avons montré a Abraham le royaume des cieux et de la terre,
afin qu'il soit du nombre des convaincus.

76 - Quand |a nuit I'enveloppa, il vit un astre. Il dit : "Voici mon Seigneur". Puis, quand il
disparut, il dit : "Je n'aime pas ce qui disparait".

leme partie la nuit I'enveloppe. Il se retrouve dans une phase d’obscurité.
Il plante une graine : « je n"aime pas ce qui disparait »

77 - Puis, quand il vit la lune se lever, il dit : "Voici mon Seigneur".
Puis, quand elle disparut, il dit : "Si mon Seigneur ne me guide pas, je serai certes du nombre
des gens égarés"”.

2éme partie de la nuit

La lune disparait et le laisse dans une nuit noire. Il est donc perdu et a besoin de lumiére.
C’est le seul moment ou il est « perdu » et demande l'aide.

78 - Puis, quand il vit le soleil se lever,
Fajr I’éveil il voit davantage « plus grand »

il dit : "Voila mon Seigneur, celui-ci est plus grand".

Puis, quand [EISGIGHNGISPatl

Duluki ash shams (fin des spéculations) / “Isha
il dit : "O mon peuple, je me désolidarise de ce que vous associez.

79 — J'orienterai mon dessein vers Celui qui a initié les cieux et la terre, en monothéiste pur, et
je ne suis point de ceux qui Lui donne des associés.

38



Wousta il diffuse les ayat sur son peuple.
Il a dépassé le stade du soleil et faisait partie des convaincus. Les graines plantées pendant Al Lay/
ont germé et cr(.

C'est au déclin du soleil, lorsqu'on s'est imprégné de sa lumiére, que I'on a vécu le « jour » c’est-a-
dire acquis de I'expérience, que I'on est soi-méme éclairé que I'on est en mesure d’éclairer a notre
tour, servir de relais.

- Al-Jumua

On doit se construire seul ou a 2 (3.39 / 34.46) pour éviter justement un effet troupeau qui
entrainerait un suivisme aveugle tel que pratiqué dans I'islam d’aujourd’hui.

Et pour renforcer notre relation personnelle a Dieu. (20.14)
Il existe cependant une exception : Salati Min Yawmi Al-Jumu’a

Chez les arabes le jour du vendredi était yawm al-"ariba et non yawm al-jumu’a. L'institution d’un
« meilleur jour » pour Dieu n’existe pas. C’'est une période ou un temps qui n’est pas calendaire.

62.9 - O vous qui avez cru ! Quand on appelle a la Salati Min Yawmi Al-Jumu’a, employez-
vous en direction du rappel de Dieu et laissez tout négoce. Cela est bien meilleur pour
vVous, si vous saviez !

La séquence en 4.102 est un exemple de jumu’a.
La liaison en groupe permet de se construire (gdma) et s’armer de savoir.
Essai de traduction 4.101-103 :

Et quand vous vous laissez aller dans I’environnement, pas de blame de raccourcir /
d’abréger la liaison si vous craignez que les négateurs ne vous mettent a I'épreuve.

Et voila que tu étais parmi eux et que tu enracinais pour eux la liaison,
Alors / Qu’en ce cas une partie s’établisse avec toi et qu’ils saisissent leurs répulsions.

Dans le cas ou ils ont écouté avec obéissance, qu’ils soient de vos arriéres et que soit
amené une autre partie qui n’a pas établi la liaison, afin qu’ils établissent |a liaison avec toi
et qu’ils saisissent leurs mesures de sécurité et leurs répulsions.

Ceux qui ont nié souhaiteraient que vous soyez négligents envers vos répulsions et vos
équipements afin de tomber sur vous d’un seul coup.

Pas de blame si, incommodé par un torrent successif ou indisposé, vous fassiez sortir vos
répulsions. Et saisissez vos mesures de sécurité.

Dieu a préparé pour les négateurs une épuration humiliante.

Puis quand vous avez réalisé la liaison, rappelez-vous de Dieu, droit, assis ou sur vos
flancs.

Puis dés que vous vous sentez en sérénité, enracinez la liaison.

La liaison demeure pour les dignes de confiance, une configuration ayant des étapes
déterminées.

39



La liaison est un processus qu’il ne faut pas hater.

Pour les doués d’intelligence, ceux qui n’en restent pas aux apparences :

31190 - En vérité, dans la création des cieux et de la terre, et dans 'alternance de la nuit et

dajour, il y a certes des'signes pour les doués d'intelligence,

3 : 191 - Ceux'qui'serappellentdeDied, droit, assis, sur leurs flancs, et méditent sur la
création des cieux et delaterre (disant): "Notre Seigneur! Tu n'as pas créé cela en vain.

Magnificence a Toi! Garde-nous du chatiment du Feu.

4 : 103 - Puis quand vous avez réalisé la liaison, rappelez=vous deDied, droit, assis, sur vos
flanes. Puis dés que vous vous sentez en sérénité, enracinez la liaison.

La liaison demeure pour les dignes de confiance, une configuration ayant des étapes
déterminées.

- Salat Al-Wusta
2.238 - Soyez attentifs aux Salawat, et a la Salat Al-Wusta, et maintenez-vous pour Dieu
ganitin.
La premiere erreur ici est de chercher a faire des additions sans aucune raison.
Salawdt est un pluriel donc 3 minimum. 3 et 1 font 4 ? C'est une erreur de déduction, un raccourci.

Le verset ne parle pas de temporalité. On peut tres bien parler d’'une semaine, d’'un mois, d’une vie.

Si par exemple je dis « faites attention a bien manger des fruits (pluriel minimum 3) et de la
viande rouge ». On pourrait trés bien manger plusieurs fruits et de la viande rouge une seule fois par
semaine.

Et c’est uniqguement en partant du principe que Al Wusta est I'équivalent d’une des salawdt
évoquées que se base le raisonnement 3 + 1, or il n’y a rien qui indique que ce soit le cas. Au
contraire si elle est mise en évidence, a part, c’est qu’il y a une raison : on peut penser qu’elle est
différente des salawdt du ler segment.

Si Salat Al-Wusta était Salati Min Yawmi Al-Jumu'a (qui est un des rares avis existants parmi les
nombreuses divergences liées a Al-Wusta), la logique serait également respectée : 3 + jumu’a

L’avis qui consisterait a dire que c’est un adjectif est peu crédible par rapport aux noms donnés aux
autres salawadt (a la fois par rapport a leur situation dans une lecture symbolique et a leur
temporalité dans une journée d’un point de vue littéral).

Cette formulation n’a pas non plus de sens tout court. Pourquoi décrire une qualité dans la saldt en
I’exprimant de cette maniére ? D’autant plus qu’une salat « équilibrée » ni trop relachée ni trop
exagérée ne veut en réalité rien dire. Un croyant ne s’intéresse pas a I'image qu’il renvoie et ne va
pas se chronométrer. Chaque personne a sa propre notion du juste milieu.

Le contexte ne se préte d’ailleurs ni a I'ostentation ni a I’hypocrisie.

La seconde erreur est de croire que Al-Wusta est sortie de nulle part et que le contexte dans lequel
elle s’insére n’existe pas ou n’a pas d’'importance.

40



D’autant plus lorsqu’elle apparait entre 2 segments qui traitent du méme theme :
En v234 - Wa Al-Ladhina Yutawaffawna Minkum

En v240- Wa Al-Ladhina Yutawaffawna Minkum

Voici une vue globale pour comprendre le contexte :

2.234
Ceux d'entre vous qui reviennent a I’état initial et laissent des pairs
+ délai d'attente

2.235
Engagement
+ attente de I'expiration du délai

2.236
Séparation + compensation

2.237
Séparation + compensation

2.238
Rappel d’étre attentif aux salawat (lecture du livre pour se rappeler des ayat) + Wusta (relais sur les
autres).

2.239
Si on est craint alors...puis se rappeler de Dieu en ce qu’il nous a enseigné et qu’on ne savait pas.

2.240
Ceux d'entre vous qui reviennent a I’état initial et laissent des pairs
+ assurer la continuité

Dans chacune des situations il s’agit de préparer la suite, d’assurer la liaison, de respecter des
normes sociales pour maintenir I’équilibre dans la société.

2.238
Rappel d’étre attentif aux salawat (et donc aux ayat du livre) + Wusta (relais sur les autres)

Al-Wusta J_;Lw)l\ : Modérée / équilibrée /milieu / intermédiaire / médiatrice
Voici les occurrences de la racine dans le Coran :

Moyenne (5.89)

Milieu (100.5)

Modérée / médiatrice (2.143 / 68.28)

Al Wasit L )l c’est le médiateur, 'intermédiaire

41



On comprend donc que ¢a fait référence a la salat « émetteur », celle entre les gens, qui fait le lien
entre les ayat de Dieu et les gens.

Soyez attentifs aux salawat et a la salat de la médiation. Et maintenez-vous pour Allah Qanitin
(soumis a ses ordres)

2.239

Si on craint/si on est préoccupés (en rapport avec ce dont on parle dans les versets d’avant c’est-a-
dire ne pas faire correctement la médiation, I'application des ayat) alors des rijal ou rukban.

Il n’y a pas de verbe dans la phrase et c’est pourquoi les traducteurs ont rajouté le mot « priez »
entre parenthése. Prier en marchant n’a d’ailleurs aucun sens lorsqu’a c6té on dit qu’il faut
impérativement appliquer des gestes pour que la priére soit valide.

Si vous étes préoccupés, alors (demandez) des rijal (ceux qui apportent, que ce soit de 'aide, un
appui ou des connaissances) ou des conduites. *

Tout comme Moussa quand il a craint (26.12) que le peuple de Fir'awna ne « le mette a I'épreuve »
(4.101) et qu’il a demandé I'aide de Harin (26.13) et I'accompagnement (26.15)

* C'est-a-dire un accompagnement, une aide sur la fagcon d'agir, la maniére de se comporter, de
procéder, se faire emmener d’un point A a un point B, étre embarqué, étape par étape vers le
résultat escompté (84.19)

Les 2 cas s’apparentent a une aide extérieure.

Dans un contexte de médiation sociale, quand on craint de ne pas arriver a faire correctement
guelque chose il est logique de solliciter une aide extérieure.

C’est pourquoi Dieu nous invite a étre attentif a nos liaisons (lecture et mise en pratique des ayat)
c’est-a-dire nous permettant d’assimiler et intégrer les enseignements pour les mettre en
application.

Rappelez- vous comme « Dieu vous a appris ce que vous ne saviez pas ».

Dans ce contexte, il s’agit de veiller a ne pas étre injuste dans le cadre de nos relations et d’anticiper,
de penser et préparer la suite.

Alors dés qu'on est au calme/serein se rappeler de ce qu'Allah nous a enseigné et qui relévent de
notre responsabilité

2.240
Ceux d'entre vous qui reviennent a I’état initial et laissent des pairs
+ assurer la continuité

Le wasiyyat permet d'assurer la continuité. Derriére cette symbolique : ne pas s’arréter a notre
propre personne, mais penser a I'apres, aux autres. Chercher a redistribuer, a diffuser ce qu’on a
acquis. En connaissances ou en biens.

42



Salat Al Wusta = liaison de l'intermédiaire/de la médiation

Et donc plus largement toute forme de médiation entre les gens et Dieu. Servir de relais, agir en
médiateur entre Dieu et les gens a travers les ayat.

Ca implique de les mettre en application. (Comme on I'a vu pour la saldt de Shu“ayb qui agit comme
intermédiaire/médiateur).

Assurer la liaison = diffuser (en appliquant) les signes contenant les enseignements sur les gens.
Capter le signal et propager le signal.

- Lasalat sur un mort

9.84 - Et n’établis pas liaison sur I'un d'entre eux qui est mort, et ne te tiens pas
aupres de satombe, car ils ont nié Dieu et Son messager ; ils sont morts et sont
déviants.

La liaison consiste a servir de relais entre la personne et Allah par la diffusion et I'application des
ayat :

5.106 - O vous qui avez cru, lorsqu’est emmené I'un de vous a la mort, le testament
alwaSiyati sera attesté par deux hommes intégres d'entre vous, ou deux autres, non
des votres, si vous vous laissez aller dans I’environnement et que la mort vous frappe.
Vous les retiendrez (les deux témoins), apres la liaison, puis, si vous avez des doutes,
vous les ferez jurer par Dieu : "Nous ne faisons aucun commerce ou profit avec cela,

méme s'il s'agit d'un proche, et nous ne cacherons point le témoignage de Dieu.
Sinon, nous serions du nombre des malfaiteurs”.

Etant mort il ne peut plus assurer la transmission demandée par Dieu dans son livre. C'est donc a
nous de prendre le relais, d’assurer la liaison, de mettre en application la succession demandée par
Allah en son nom. Transmettre ce qu'’il a acquis et laissé (son testament) en appliquant les ayat.

On comprend qu’apres la saldt (aprés lecture et mise en pratique des ayat), c’est-a-dire le moment
de partage et la transmission des biens, les 2 témoins jureront devant Dieu qu’ils n’ont pas menti
dans leur témoignage du testament, et ne feront pas de commerce avec ce que |'on leur aura confié.
(Et que donc les biens seront restitués aux bonnes personnes).

Certains passages ouvrent la porte (al bab) a une mort symbolique :

2.56 - Puis Nous vous ressuscitames apres votre mort afin que vous soyez
reconnaissants.

16.21 - lls sont morts, et non pas vivants, et ils ne savent pas quand ils seront
ressuscités.

27.80 - Tu ne peux faire entendre les morts, ni faire entendre I'appel aux sourds quand
ils s'enfuient en tournant le dos.

30.52 - En vérité, tu ne fais pas entendre les morts ; et tu ne fais pas entendre aux
sourds l'appel, s'ils s'en vont en tournant le dos.

La mort marque la fin d’'un processus ol tout devient figé, inerte.

A travers le prisme de I'esprit c’est I'aboutissement d’'une compréhension qui se fige et cesse
d’évoluer.

43



Un esprit éteint qui ne réfléchit plus et ne produit plus d’idées. Incapable d’entendre un discours
différent du sien et encore moins le remettre en question.

16.20 - Ceux qu'ils sollicitent en dehors de Dieu ne khalaq rien, ils sont eux-mémes
Créés.

16.21 - lls sont morts, et non pas vivants, et ils ne savent pas quand ils seront
ressuscités.

Contrairement a celui qui est vivant, dont la pensée donne des fruits et évolue au fil des preuves.

36.33 - Un signe pour eux est la terre morte : Nous la faisons revivre et Nous en
faisons sortir des grains dont ils mangent.

Celui qui est vivant progresse dans sa compréhension percevant les choses avec une clarté
croissante.

6.122 - Est-ce que celui qui était mort et que Nous avons ramené a la vie et a qui Nous
avons assigné une lumiére grace a laquelle il marche parmi les gens, est pareil a celui
gui est dans les ténebres sans pouvoir en sortir ? Ainsi on a enjolivé aux négateurs ce
gu'ils ceuvrent.

Celui qui est mort est dans les ténebres sans pouvoir en sortir, car il n’entend plus et ne raisonne
plus.

Il restera bloqué dans sa compréhension jusqu’a ce que Dieu décide de le ressusciter.

35.22 - De méme, ne sont pas semblables les vivants et les morts. Dieu fait entendre
qgu'll veut, alors que toi, tu ne peux faire entendre ceux qui sont dans les tombeaux.

Tout comme Dieu fait revivre la terre morte en descendant une eau.

16.65 - Dieu a fait descendre du ciel une eau avec laquelle Il revivifie la terre aprées sa
mort. Il y a vraiment |[a une preuve pour des gens gqui entendent.

Le texte est figé mais I'information qui pénétre notre esprit lui donne vie.

Mourir c’est voir sa réalité/sa compréhension s’éteindre, atteignant la fin de son cycle.

23.80 - C'est Lui qui fait vivre et fait mourir ; a Lui I'alternance de la nuit et du jour. Ne
comprenez-vous donc pas ?

La mort serait la fin d’'un niveau et un état dans lequel on ne pourrait plus évoluer.
84 : 19 - Vous gravirez, assurément, niveau apres niveau.

Alors lorsque la mort se présente a nous on transmet nos connaissances a un groupe de personnes si
elles sont attestées comme fiables : Une préconisation a ceux qui sont moins avancés pour leur
permettre d’avancer dans leur compréhension.

44



- Lasalat surle nabf

Quand c’est Dieu et les Mala'ikat qui établissent la liaison sur le nabi c’est d’abord une rhétorique
pour faire comprendre qu’ils sont liés a la méme cause. (En réponse a ceux qui croient a Dieu et ses
Mala'ikat mais rejette le nabft ainsi que le livre qu’il transmet). Tous convergent vers un méme
objectif celui de diriger les gens dans la voie de Dieu.

s établissent une liaison sur le nabi, c’est-a-dire servent de relais pour qu’il puisse accomplir sa
mission en le soutenant par la transmission et I'application de dyat (8.12).

33.56 - Certes, Dieu et Ses Mala'ikat établissent la liaison sur 'informé ; 6 vous qui
croyez établissez la liaison sur lui et salimou tasliman.

Quand on établit la liaison sur le nabi c’est servir de relais au nabfi par le biais des ayat pour
converger avec lui dans la direction de Dieu et I'aider a mettre en ceuvre le plan divin.

Le soutenir dans sa mission en lui apportant des sadaqdt.

9.99 - Parmi les Arabes certains croient en Dieu et au Jour Dernier et considérent ce
gu'ils dépensent comme un moyen pour se rapprocher de Dieu, et comme liaisons au
messager. Et c'est vraiment un moyen pour eux de se rapprocher. Dieu les fera entrer
dans Sa miséricorde, car Dieu est Pardonneur, Miséricordieux

9.103 - Préleve de leurs acquis une preuve de véracité par laquelle tu les purifies et les
fais progresser, et établis la liaison sur eux, car ta liaison est une quiétude pour eux.
Dieu est Audient, Connaissant.

Contrairement a ce que disent les traducteurs en rajoutant le verbe « bénéficier », ici la sadaqa est
un moyen de se rapprocher d’Allah et de soutenir le nabi, pas un moyen d’acheter des invocations au
nabi. La Foi ne s’achéte pas. Donner a quelqu’un pour qu’il fasse I'intermédiaire aupres de Dieu pour
nous est totalement contraire au message coranique. (11.51 / 38.86)

Les sadagdt sont des preuves de véracité. Don de sa personne pour aider a transmettre et faire
appliquer le message divin. Un acte véridique qui permet de réaliser concrétement les choses. I
matérialise I'intention ce qui rend authentique dans le soutien au projet divin. (29.69)

Ces deux versets mettent en évidence la réciprocité des deux liaisons ce qui permet de créer une
relation complémentaire ou chacun a son échelle participe a ceuvrer dans le méme objectif.

Comment assurer la liaison sur le nabf aujourd’hui ? C'est agir en médiateur entre lui et Dieu, servir
de relais, en transmettant et en appliquant les ayat.

Soutenir la bonne direction qu’il a transmise pour converger vers Dieu.
En assurant la préservation de son message, en préservant I’harmonie/la paix (taslim).

Pas en adressant des salutations (déja utilisé en 33.44) dans le vide.

45



Quand Dieu nous demande de faire « salat sur le nabi » c’est une action. Il ne s’agit pas de demander
a Allah de le faire a notre place « O Allah, fais salat sur Muhammad » et le répéter en boucle.

Ca c’est I'action du peuple de Moussa :

5.24 - lIs dirent : "Moise ! Nous n'y entrerons jamais, aussi longtemps qu'ils y seront.
Va donc, toi et ton Seigheur, et combattez tous deux. Nous restons la ou nous
sommes".

Si un homme est pris dans un incendie et qu’on lui dit « appelle les pompiers et utilise I'extincteur »,
le fera-t-il ou dira-t-il : « O Allah, appelle les pompiers et utilise I'extincteur » ?

13.16 [...] Dis : « Sont-ils égaux, I’aveugle et celui qui voit ? Ou sont-elles égales, les
ténébres et la lumiére ? [...]

Conclusion

Le Coran a lui-méme introduit la notion de saldt comme quelque chose de multidirectionnel, et c’est
en adoptant le méme point de vue que I'on peut saisir son sens. Il faut adapter sa logique a celle du
Coran ou plutét ajuster notre vision et nettoyer nos verres, car tout n’est que question de voile qui
obstrue la compréhension.

Si on devait donner une derniére métaphore pour résumer la saldt :

C’est comme étre connecté a un GPS qui nous transmet toutes les données permettant d’avancer
dans la bonne direction.

Et sur la route on rencontre des gens a I’arrét, qui n’ont plus de réseau. Alors on les aide a trouver
leur chemin en leur transmettant les renseignements pour les guider, ou en les connectant
directement au GPS. Comme un partage de connexion, ainsi ils regoivent a nouveau la liaison. Et s’ils
sont en panne, on les aide a se remettre en route.

A quoi bon leur partager la connexion si on sait qu’ils sont en incapacité de se déplacer. Ce serait
négliger notre liaison, car I'objectif est de faire converger vers Dieu. C'est ce message que I'on
retrouve dans la sourate 107.

46



