Analyse rhétorique de I’échange entre Abraham et son peuple

21.52 Lorsqu’il dit a son pére et a son peuple :
"Que sont ces statues auxquelles vous vous attachez ?"

21.53 lIs dirent : "Nous avons trouvé nos ancétres les adorant".

21.54 Il dit : "Certainement, vous avez été, vous et vos ancétres, dans un égarement évident".

Quand il dit A SON PERE ET A SON PEUPLE
que sont ces semblances (statues) ?
Celles que Vous les
Ils dirent
Nous avons trouvé NOS PERES les
11 dit
Certes vous étes VOUS ET VOS PERES dans un égarement manifeste

D’abord le paralléle entre les deux expressions « vous les adorez » et « nos péres les servant ». La
premiere précise I'objet de la question : en désignant I'adoration dont les statues font 'objet,
Abraham interroge sur leur nature. La seconde constitue la réponse : c’est I'adoration elle-méme qui
est sa propre justification. Il n’y aura pas de réponse sur la nature des statues, c’est simplement un
mimétisme : c’est I'attrait dont elles sont I'objet qui provoque I'intérét des suivants. Premiere
rencontre significative de notre texte et de la théorie de René Girard sur le mimétisme et le religieux.

Quand Abraham pose sa question, celle-ci repose sur la nature des statues, la seconde proposition,
subordonnée, sur leur adoration ne sert formellement qu’a les désigner. Il observe le systeme
religieux de son peuple, et interroge sur son objet, la nature des divinités que sont les statues,
désignées par un terme prosaique, que I'on pourrait traduire par reproductions, imitations. La
guestion posée par Abraham suppose les statues comme origine de leur adoration.

Son peuple répond le contraire : un systeme ancestral avec une origine récursive (nos péres) comme
seule justification. L’on peut remonter ainsi jusqu’a la nuit des temps, on n’atteindra jamais une
origine du systéme. La question sur la nature des divinités est totalement évacuée. lls les ont en
guelque sorte trouvé la. C'est un préexistant, dont on témoigne une certaine ignorance (la question
du tabou se pose alors). On a ainsi un phénomene (lI’adoration) qui se reproduit de lui-méme, sans
relation de causalité avec sa raison d’étre (les statues), qui lui préexisterai. Or on trouvera chez René
Girard, une explication de I'adoration par mimétisme, qui frappera d’autant plus qu’elle colle de pres
a la suite des évenements.



La question d’Abraham révele sa pertinence dans la réponse qui lui est faite : elle mettait en relation
la divinité et son adoration. La réponse du peuple a deux composantes : une ignorance de la nature
des statues et donc de |'origine de leur religion, et la pratique d’un systeme d’imitation : seule
I’adoration dont elles sont sujet en fait des divinités. A ce moment Abraham doit choisir d’étre inclus
dans le systéme récursif « nos peres » en imitant « son péere », ou pas. N'ayant pas obtenu sa
réponse, il reprend les deux termes de sa question (adoration, ressemblance) dans une nouvelle
formulation (égarement manifeste) qui fera office de réponse.

Abraham, qui entreprend une critique de sa propre religion, en vient a la critique de ces
reproductions du monde, et ne trouve pas de réponses aupres de son peuple aux questions qu’il s’est
posé a lui-méme. Ces reproductions, présentées comme un préexistant, un toujours-étant,
finalement n’ont rien de spécial et leur service n’a pas d’autre justification que de faire comme ceux
d’avant. Abraham s’était éloigné des choses qui disparaissaient, ici, en qualifiant la pratique de son
peuple d’égarement manifeste, il finit par s’éloigner aussi des choses qui continuent, sont installées
dans la durée par une transmission traditionnelle.

21.55 lIs dirent : "Viens-tu a nous avec la vérité ou plaisantes-tu ?".

lIs dirent tu viens a nous la vérité
Ou bien toi ceux qui jouent

Au centre de la partie, nous avons une question. Le morceau est composé de deux propositions dont
I’opposition est I'enjeu de la question. Est-ce qu’Abraham agit volontairement dans une démarche
qui s’inscrit dans le sens, la vérité, par laquelle (ou bien avec laquelle) il viendrait, ou bien fait-il
partie de l'inutile. Ces deux pronoms désignent deux intentions qui pourraient I'animer, étre a
I’origine de sa démarche : la vérité ou le jeu.

21.56 Il dit : "Mais votre Seigneur est plutot le Seigneur des cieux et de la terre, et c’est Lui qui les a
créés. Et je suis un de ceux qui en témoignent.

Il dit, plutot, votre Seigneur Le Seigneur des cieux et de la terre
Celui qui a congu eux

Et moi, de cela, de ceux qui témoignent

La réponse d’Abraham est un morceau composé de deux segments. C’est dans un discours vers son
peuple qu’Abraham introduit sa divinité, et cela lui permet de se placer par rapport a son peuple.

Abraham part de ce monde réel pour désigner sa divinité : Celui qui a créé le monde réel. Cette
précision permet de comprendre comment Abraham concoit sa divinité : elle n’est pas issue du
monde matériel, mais elle en est la cause. Elle I'a congu et c’est a ce titre qu’elle le dirige, d’ou son
titre : Seigneur des cieux et de la terre. Et donc a ce titre qu’elle dirige son peuple : votre Seigneur.
Abraham établit une direction, un sens : la divinité créé le monde, et ’'homme dans le monde.



C’est a partir de ce constat, et de son énonciation, qu’Abraham se situe par rapport a son peuple : je
suis quelqu’un qui témoigne, qui s’exprime sur vous, par rapport a vos actions, et témoigne vers vous
d’une divinité non pas incluse dans le monde mais supérieure au monde. En posant la divinité
comme l'origine des choses, Abraham rend caduque la divinisation des choses produites

Lensemble de la partie

Gsitle gt i
e g

Gty e g & a5 s 6
A Ly g

Quand il dit & son pére et & son peuple que sont ces STATUES, vous adorez ?

Ils dirent Nous avons trouvé nos péres les servant.

Il dit Certes vous étes, vous et vos péres dans un doute manifeste

lls dirent  tuviens & nous avec la vérité Ou bien toi DE CEUX QUI JOUENT ?
1l dit, plutét, votre Seigneur est LE SEIGNEUR DES CIEUX ET DE LA TERRE les acré

et moi de cela DE CEUX QUI TEMOIGNENT

La partie est de forme ABA' Les trois morceaux sont structurés par la répétition du verbe « dire », terme initial de chacun. La partie ressemble dans sa forme au premier morceau : deux
interventions d’Abraham encadrent une de son peuple. La question cette fois est posée par le peuple, elle au centre de la partie.

Dans un cas c’est I'adoration du peuple qui fait le dieu, dans I'autre le dieu I'est par lui-méme, parce
qgu’ll a créé le monde. La fin de ces morceaux est encore en opposition : la conclusion d’Abraham sur
son peuple (le doute) s’oppose a ce qu’il choisit pour lui-méme (le témoignage, donc la vérité). On
remarquera enfin que le « sur cela » dans I'affirmation finale réponds a « qu’est-ce que cela » dans la
guestion initiale et encadre la partie.

L'opposition est subtile mais trés significative entre le couple « ces semblances » / « doute manifeste »
qui encadre le premier morceau et le « témoignage » qui termine le dernier. Il y a tout un jeu visuel
dans les mots d’Abraham qui deviennent langage a la fin. Le terme vérité au centre sert de pivot entre
les deux :

"Ces semblances”, les statues sont des choses faites pour ”“ressembler a” (d’ou le
terme tamathilan), leur artisan a mis “en elle” un sens. Elles incarnent quelque chose, elles ont une
valeur symbolique.

”"Manifeste” renvoie expressément a cette idée, dans la direction opposée : ce qui ressort d’elles,
c’est a dire ce qu’elles expriment. Abraham affirme douter de ce qu’elles expriment, pour lui ce qui est
visible, c’est un doute.

- "Vérité” vient dans la bouche de son peuple. Ce mot sort du lexique du visuel, c’est un sens qui est
derriere le réel. Ce terme fait pivot entre les sens exprimés visuellement de la premiere partie, en
particulier par son opposition directe avec le terme doute, et le sens du témoignage.

"Témoignage” c’est ce qui ressort d’Abraham, qu’il oppose au “doute manifeste”



Il'y a une reprise implicite des statues dans la derniére partie, dans I'opposition entre « celles que vous
(les) adorez » et « Celui qui les a créés ». Si le second parle bien évidemment des cieux et de la terre,
il inclut dedans les statues. Deux points en découlent directement :

- Par rapport a la question d’Abraham « que sont ces statues » il n’a pas eu de réponse sur leur
nature. En particulier sur leur apparition. Qui a créé ces statues ? Y répondre créerait un paradoxe :
I’'homme sert comme divinité ce qu’il a lui-méme créé.

- Abraham pose, sur le principe non-dit de création, une divinité supérieure aux statues : celle qui a
créé les cieux et la terre, c’est-a-dire I'ensemble du réel (cf. 16. 5), dont font parties les statues,
Abraham et son peuple, et le reste. Ainsi il postule un ordre des choses : celui qui créé est supérieur a
ce qu’il créé, votre Seigneur est celui qui vous a créé, vous étes maitres des choses que vous fabriqués.
Implicitement : vous étes responsables du sens que vous produisez.

« Votre seigneur » est mis en opposition avec « vos peres », systeme sans origine de la premiére partie,
Abraham propose une origine commune a toute chose. L'imitation des péres comme I'imitation des
choses est remise en cause.

Analyse du réle de la question placée au centre de la partie :

Structurellement, « la vérité » reprend le théme du doute définit juste avant (termes médians) et le
terme « de ceux qui jouent » prépare « de ceux qui témoignent » a la fin de la partie. Dans cette
lecture, le peuple pose « la vérité » comme ce qui les rassemble, une solution au doute qui divise,
proposé précédemment, alors que I'attitude d’Abraham le met a part et ne peut étre prise au
sérieux. Inversement, au niveau du sens, I'utilisation du terme « témoignage » employé par Abraham
renvoi a « la vérité », et renvoi « jouer », au service des statues, comme un enfant avec ses jouets.

La question ainsi placée au centre s’insére dans les deux discours :

- En tant que réponse du peuple, elle s’oppose au « doute », en remettant en cause la capacité
d’Abraham a apporter « la vérité ». Pour son peuple face aux choses sérieuses (« servir »), il « joue ».
- Une fois posée la réponse dans le troisieme morceau, Abraham assume son « témoignage », le
terme entre en paralléle avec « vérité » et renvoie « le jeu » au « service des statues ». On obtient alors
un retournement au centre.

La question au centre joue ici un réle de pivot : la réponse du peuple est reprise par Abraham qui
reprend a son compte l'invitation du peuple. La question de la vérité devient I’enjeu centrale de la
partie :

- Abraham met en doute son peuple dans la premiére partie

- Son peuple s’interroge : vient-il avec la vérité (dans ce cas nous sommes dans I'erreur) ou rigole-t-
il (peut-on ne pas faire attention a lui ?). Dans cette interrogation, il y a une échappatoire pour le
peuple : reporter la faute sur Abraham (il n’est pas sérieux). Cette échappatoire est aussi proposée a
Abraham : vas-tu t'obstiner sur la vérité ?

- Abraham reprend a son compte la proposition énoncée au centre, qui le pousse a préciser son
discours.



Analyse approfondie :

Ainsi les trois morceaux articulent trois niveaux de savoir :

- Dans le premier, on est dans I’'apparence, le symbolisme des statues. La statue n’est qu’une copie
du monde, elle représente. L’'homme imite la nature et imite ses ancétres. Il ne fait que reproduire, en
moins bien. Pour Abraham la statue en n’étant qu’apparence est mise en évidence de I'égarement :
I’'homme n’a pas a servir des choses mortes. En mélangeant divin et objet, il se met a servir des objets,
montrant qu’il inverse I'ordre des choses. Il devrait utiliser les objets et étre lui-méme porteur du sens.

- Dans le second, on est dans l'interrogation entre recherche de vérité et jeux.

- Dans le troisieme, Abraham entre dans le témoignage, la parole du témoignage remplace le
symbolisme qui imite, le sens prime sur 'apparence. Le langage est porteur du sens et dépasse le
symbolisme. Une divinité invisible et un monde réel priment sur I'imitation. Il y a une dichotomie entre
le réel et le divin, I'univers ne peut pas étre dieu de I'univers. En termes kantiens, le Coran sépare le
noumene, l'inconnaissable du monde, sa création, et le phénomene, la partie observable du monde.

21.57 Et par Allah ! Je ruserai certes contre vos idoles une fois que vous serez partis".

21.58 Il les mit en piéces, hormis [la statue] la plus grande. Peut-étre qu’ils reviendraient vers elle.

w572 Et par Allah

+57b je vais comploter (contre) vos idoles

=7 Aprés que vous partiez tournant votre dos
+s8a Alors je vais en faire des morceaux

+s8  sguf la plus grande d’entre elles

=ssc  afin qu’ils vers elle retournent

Chaque segment est composé dans une forme AA’B, avec deux membres mettant en opposition Allah
et les idoles, et un dernier parlant du peuple (vous, 57c ; ils 58c) et construit autour d’un verbe de
mouvement. Ainsi « tournant votre dos » et « retournent » sont les termes finaux de chaque
segment.

Dans le premier segment « Allah » est mis en opposition avec « vos idoles » marquant |'opposition
désormais établie entre les deux dans I'esprit d’Abraham. Le 3° membre, complément de temps de la
proposition, n’a pas de miroir dans ce segment, hormis un lien de causalité : qu’ils « partent » est
nécessaire pour pouvoir « comploter », ainsi I’action se fait dans le « dos » de son peuple.



Le second segment est construit sur la méme forme, deux segments en opposition et un complément
de causalité. Les termes utilisés sont des termes concernant I'aspect matériel des statues.

L’opposition se fait maintenant dans les deux premiers membres entre statues, entre les

« morceaux » et « la plus grande d’entre elles ». Il y a deux sens dans I'affirmation d’Abraham, en
réduisant les statues en « morceaux », il parle explicitement de les détruire, mais aussi de les
ramener a leur réalité : ce sont des morceaux de bois. Comme de laisser la plus grande, c’est une
action purement symbolique, il utilise le langage symbolique des statues de son peuple pour
transmettre son message : ce sont de simples morceaux de bois, revenez vers la divinité.

Les deux segments sont construits sur le modéle AA’B. Le plan d’Abraham est énoncé une premiere
fois dans I'idée, par des mots. Il est ensuite repris dans sa réalisation en utilisant les statues pour
exprimer l'idée premiére. C'est par le parallélisme des deux structures que le texte laisse deviner que
« les morceaux » et « la plus grande » représentent les idoles et Allah.

Abraham prévoit le départ de son peuple, qui se détourne aprés la discussion précédente, et
organise son retour vers Allah. Ainsi les deux verbes de mouvements allégorisent les choix spirituels
de son peuple.

21.59 lIs dirent : "Qui a fait cela a nos divinités ? Il est certes parmi les injustes".

21.60 (Certains) dirent : "Nous avons entendu un jeune homme médire d’elles ; il s"appelle
Abraham".

59a IlIs dirent qui a fait cela anos dieux
59b Certes celui-la  des malfaisants

60a ils dirent nous avons entendu  un jeune
médire d’eux
60b estappelé celui-la Abraham

Le morceau évolue progressivement du constat de I'acte, en passant par les on-dit, pour ensuite
désigner Abraham. Celui-ci est d’abord appelé « un jeune », quand il s’agit de dire ce qui I'incrimine,
puis par son nom « Abraham » pour le désigner.

L’accusation n’est pas tres bien construite. L'acte nécessite un coupable et les rumeurs vont
permettre de le désigner. Cependant la chose est claire et elle tombe sur la bonne personne. Il y a un
caractére accusateur, mis en place par les connotations négatives des termes utilisés : malfaisant,
jeune, médisance. Abraham est un jeune qui réfléchit sur les pratiques de son peuple et les siennes
et intervient pour faire réfléchir sur le but et I'origine de la tradition. Le vocabulaire utilisé ici
présente un peuple qui réagit a la pensée critique par I'accusation et le dénigrement.



21.61 lIs dirent : "Amenez-le sous les yeux des gens afin qu’ils puissent témoigner"

C’est le morceau central du passage. A la fois le coeur de I'espace narratif, qui peut servir a dégager le
sens de I'histoire, et un point de pivot, le tournant de I'histoire. Ici le stratagéme d’Abraham améne
son discours a son apogée puisqu’il est devenu le centre de |'attention et qu’il va pouvoir s’exprimer
a tous de maniére décisive. Le peuple de son c6té, n’a pas vraiment accroché au message, et a
commencé un processus d’accusation, excédé par I'attaque sur ses statues. En I'amenant au centre,
« sous les yeux des gens », il entend surtout « témoigner » sur Abraham, plus que I’écouter.

21.62 (Alors) ils dirent : "Est-ce toi qui as fait cela a nos divinités, Abraham ?"

21.63 Il dit : "C’est la plus grande d’entre elles que voici, qui |I’a fait. Demandez-leur dong, si elles
peuvent parler".

Le morceau est composé de deux segments, une question et sa réponse. Les deux premiers membres
de chaque sont quasiment identiques, leur parallélisme est construit sur la répétition de « dire » et
de « faire ». La question du premier segment accuse Abraham d’avoir fait « cela », le crime reproché
n’est pas prononcé.

Abraham reprend exactement les termes de la question. Il n’y a que deux différences entre les
membres. Le terme Abraham disparait et les divinités sont remplacées par « la plus grande d’entre
elles ». C’est celle-ci qui prend sa place en tant que sujet de « faire », ainsi Abraham et les statues
sont évacuées au profit d’'un Dieu unique.

Les deux derniers membres de la réponse mettent en miroir deux actions symétriques : poser des
guestions vers les statues et qu’elles y répondent. Les deux membres externes sont aussi
symétriques : si les statues parlent elles peuvent aussi se disputer entre elles. Le raisonnement
déployé par Abraham semble étre le suivant : puisque le peuple leur parle, c’est qu’elles doivent
certainement répondre, si elles répondent, c’est qu’elles peuvent interagir entre elles. Ainsi pour
casser 'alibi d’Abraham, il faudrait rappeler I'évidence que les statues sont inutiles et montrer qu’il a
raison a leur sujet, et que son crime n’en est pas un, mais qu’il a prouvé a son peuple leur inutilité.

ONATISA R Ligll J5a Jad e ) 08
o L 1 gl
ad ) Ao
ald gyl e 4y flage
Aal il gl Vs cafas el 1608
okl bl 156 a2 o ki 5 O
592 |is dirent qui a fait cela & nos dieux, Certes celui-13 des malfaisants
802 jis dirent nous avons entendu un jeune médire d'eux
60b gt appelé celui-13 ABRAHAM
012 s dirent amenez-le sous les yeux des gens afin qu’eux témoignent
62 jis dirent est-ce toi qui a fait cela & nos dieux O ABRAHAM

63a

il dit non, plutét a fait cela la plus grande d’entre elles  donc demandez—leurs si elles s’expriment




Les deux morceaux externes tournent autour de la question « qui a fait cela », qui revient en tout
trois fois. Ces morceaux opposent un dialogue interne qui charge et accuse Abraham, et le dialogue
avec celui-ci, et I'aboutissement de son stratagéme qui les pousse a reconnaitre soit la grandeur d’un
Dieu unique, soit l'inutilité des morceaux de bois. Nous remarquons aussi deux jeux de verbes
d’élocutions symétrique, portant sur le récepteur puis I'émetteur du discours : « entendre un jeune
médire » opposé a « demandez-leur si elles s’expriment ». Ainsi sont mis en opposition deux autres
discours, a destination du peuple, celui d’Abraham et celui des statues.

Ce sont les gens qui sont appelés a s’exprimer, pas les statues.

21.64 Se ravisant alors, ils se dirent entre eux : "C’est vous qui étes les vrais injustes".

21.65 Puis ils firent volte-face et dirent : Tu sais bien que celles-ci ne parlent pas".

=Alors ils retournérent vers leurs ames

::Alors ils dirent : Ainsi vous étes injustes
=puis ils furent tournés sur leurs tétes
:certes tu savais que celles-ci ne s’expriment pas

Le morceau est composé de deux segments bimembres symétriques. Les verbes « retournérent » et
« frent tournés » servent de terme initial commun a chaque segment. Le second segment est
toujours un discours. Chaque segment raconte une volte-face et son expression orale.

Dans le premier segment, « retourner vers son ame » indique une prise de conscience, conséquente
a I'affirmation d’Abraham qui précéde. Le second membre précise les termes de cette prise de
conscience, affirmés entre les membres du groupe formé.

Dans le second segment, la volteface semble subie, comme I'indique la forme passive. « Tourné sur
sa téte » dans le premier membre, va avec |’affirmation vers Abraham de la compréhension de son
piege dans le second membre.

La similarité de la forme des deux segments met en valeur les deux étapes successives de la
réception de la mise en scene d’Abraham. La premiére montre une compréhension interne du
message transmis par Abraham, marquée par le terme « ame » qui accompagne |'expression d’une
prise de conscience « vous étes les malfaisants ». Dans un second mouvement, en sens inverse,

« Tourné sur leur téte » montre le passage vers |'extérieur et le retour vers Abraham. La prise de
conscience donne lieu a la compréhension du moyen utilisé par Abraham pour la provoquée.
Critiquer celle-ci leur permet d’annuler celle-la, comme le montre la succession des retournements.
Le message lui-méme bien recu, il est instinctivement (d’ou la forme passive) rejeté par le biais de la
critique du messager.

La structure du morceau décrit I'aspect intérieur et extérieur du mécanisme d’un theme récurrent du
Coran : le rejet du messager. Le point ici est que le message est rejeté aprés avoir été compris, et que
le rejet du messager est la conséquence de ce rejet. C'est donc un choix de recouvrir la vérité de la
prise de conscience plutot que d’avancer a partir de celle-ci. Le peuple ne semble comprendre de la
démarche qu’une accusation « Ainsi c’est vous les malfaisants », peut-étre un peu excessive, mais qui
explique le point pivot entre la foi et son rejet : I'acceptation d’une critique extérieure.



21.66 Il dit : "Adorez-vous donc, en dehors d’Allah, ce qui ne saurait en rien vous étre utile ni vous
nuire non plus.

21.67 Fide vous et de ce que vous adorez en dehors d’Allah ! Ne raisonnez-vous pas ? "

& S93 m Osai G Q8
W ey
By 5
&l
W gsdoa (s 3
oslssy

ildit vous adorez en dehors d’Allah
enrien

et

de vous
et deceque vousadorez en dehors d’Allah

VOus ne raisonnez pas

Le morceau est composé de 3 segments marqués par la récurrence de « af ». Bien que de formes
grammaticales différentes il est possible d’y voir trois fois « fi » marquant le rejet.

Le premier segment est composé de 3 membres. Le premier reprend I’adoration des statues, cette
fois décrite comme « en dehors d’Allah », on ne parle plus du monde réel pris comme divinité, mais
la divinité prise en dehors de La divinité. Les deux derniers membres sont construits sur |I'apposition
de deux négations, « ne sert pas » / « ne nuit pas », qui, mises ensemble, forment un tout et
déterminent ces divinités par leur inutilité. Ces deux membres, comme le complément du premier
membre suivent tous les trois le verbe adorer : un est un complément, les deux autres des
subordonnées complément d’objet. La différence entre les deux derniers, le rajout de « chose » dans
« ne vous sert pas a quelque chose » permet de faire le lien avec le complément du premier
membre : « en dehors de » / « ne sert pas ». Ce lien énonce implicitement le corollaire : seul Allah
peut quelque chose, aider ou nuire. Ce segment a lui seul, rassemble le théme de la seconde partie
puis la conclusion des 3¢ et 5° : la démonstration d’Abraham et |'aveu subséquent avaient amené
cette conclusion.

De la méme maniere, les deux membres du second segment expriment chacun un objet du rejet
d’Abraham « fi » introduits par le méme « lam » le peuple, « vous », et les statues, « ce que vous
adorez ».

Le dernier conclue le morceau : vous ne raisonnez pas.

Pris ensemble ces trois segments énoncent le constat d’Abraham sur les évenements précédents et
ses conclusions quant a la pratique de son peuple. Le constat d’une pratique rendue caduque par
I'inutilité des divinités dans le premier produit le jugement d’Abraham sur I'aspect théorique dans le
dernier : vous ne raisonnez pas. Le lien entre ces deux constats est fait par la reprise de formes
verbales négatives. Ce lien laisse deviner que le troisieme est la conclusion du premier, donc de
I’histoire entiere. La nuance avec le morceau central est marquée par la forme différente prise par les
deux lettres « af » : support interrogatif de la négation du verbe dans les segments externes,
marqueur du rejet dans le segment central. Le segment central est différencié par cette forme, il
marque la conséquence de I’'ensemble : le rejet.



21.68 Il dirent : "Bralez-le Secourez vos divinités si vous voulez faire quelque chose (pour elles)".

ils dirent brilez- le
Et secourez vos divinités
Si vous étes faisant

Nous trouvons dans ce morceau un seul segment trimembre, introduit par le verbe « ils dirent », qui
introduit le discours, ici du peuple.

Les deux premiers membres sont de la méme forme verbe / objet et sont simplement liés par la
conjonction « et ». Suggestion par parataxe de I'égalité des deux propositions : brller Abraham c’est
sauver / aider / rendre victorieuse les divinités. En effet, aider les divinités répond a 2 événements
précédents : répondre a la destruction physique des statues par Abraham, et répondre a la
destruction du sens des divinités par sa question. D’ou I'opposition présentée ici entre les divinités et
Abraham, les deux ne peuvent étres vrais conjointement. La suite logique de reporter la faute sur
Abraham est maintenant de se débarrasser de lui.

Le 3*™ membre est une expression qui revient 3 autres fois dans le Coran. Ce sont toujours dans des
discours, et le sens est de proposer une action de substitution. Ainsi Lot présente ses banati a la
place des étrangers sous son toit (15.71), le frére de Yusuf propose de le descendre dans un puits
plutot que de le tuer (12.10), ou au début de cette sourate, dans un contexte semblable, Allah aurait
créé autre chose plutot que le monde —si (law) il avait voulu un divertissement plutét que le
triomphe de la Vérité-. Ici il s’agit trés certainement de tuer Abraham plutét que de perdre les
divinités, si vous devez faire quelgue chose. Autrement dit, puisque nous devons agir dans un sens ou
dans 'autre, nous devons agir dans ce sens-la. Cette proposition s’oppose a l'intention donnée au
début de la sourate, dans le cadre de I'action prophétique, dont la finalité est de faire surgir la vérité
pour qu’elle fasse disparaitre le mensonge. Ici il s’agit de I'exact opposé : faire disparaitre Abraham
(et la vérité) plutdt que de laisser le doute qu’il incarne désormais sur les divinités.

Ainsi les deux situations précédentes trouvent ici leur solution pratique. Quand Abraham remet en
cause la divinité des statues, il remet en cause la signification de ce que le peuple a attribué a ces
statues et qui justifie de les servir. Il révele alors un certain inconscient collectif que le peuple défend
en rejetant la logique d’Abraham. Le peuple n’est pas prét a laisser la démarche logique d’Abraham
révéler I'impensé et I'inconscient de sa pratique. Il n’est pas prét a passer du figuratif au langage.
Défendre les statues, c’est défendre tout ce qui a été ajouté comme valeur significative dessus.
Défendre leur inconscient dans sa matérialité suppose détruire la critique dans sa matérialité, c’est-a-
dire détruire Abraham par le feu pour qu’il n’en reste rien. Le feu aurait donc pour leur inconscient
un pouvoir salvateur. D’ou le paralléle entre « briiler » et « secourir ». Cependant en sauvant eux-
mémes les statues, ils abondent dans le sens d’Abraham : les statues ne peuvent rien.

La ou le secours divin peut, lui, transcender les éléments.

10



21.69 Nous dimes : "6 feu, sois pour Abraham une fraicheur salutaire".
Nous dimes o feu
Sois froid

Et salutaire pour Abraham

Soit le feu comme I'aspect important, marqué par la particule « ya » introduisant un destinataire, et
froid et salutaire comme un seul syntagme s’opposant au feu, brulant et destructeur.

Soit le feu et le froid, deux facteurs contingents qu’Allah annule pour marquer I'importance
transcendante du salut pour Abraham.

Les deux premiers membres sont opposés par leur signification matérielle. Le froid est I'opposé de
I"aspect brilant du feu. Salutaire est 'opposé de I'aspect destructeur du feu. Il y a une différence de
nature ici entre les deux membres. « Froid » ne représente que I'aspect matériel et circonstanciel,
I"annulation du blcher prévu pour Abraham. Salaman donne une perspective plus allégorique. Dans
le Coran, Salam est la promesse faite a Abraham, le chemin de I’'homme l'islam, et le salut, parole
paradisiaque. On peut voir ici une opposition entre le feu et I'absence de fraicheur de la géhenne a la
paix paradisiaque. Ainsi I'intervention divine fait du blcher dont il est victime la marque du salut
pour Abraham.

Le Coran présente I'action divine comme conclusion d’une histoire a postériori de sa conclusion
humaine. Le Nous divin n’intervient ici qu’aprés le débat et sa conclusion. Comme dans les autres
récits, ce n’est qu’aprés la violence actée des hommes qu’Allah intervient. Ici Il n’intervient pas pour
détruire le peuple mais pour sauver Abraham. Par sa Parole, qui est le moyen de son action sur le
monde, Allah ordonne au feu et soumet ce dernier a Abraham, restaurant I'ordre des choses :
divinité / homme / choses. La promesse divine de paix donnée a Abraham prend ici forme, a la fois
comme secours circonstanciel, aboutissement de la confrontation théologique par la parole divine
restaurant I'ordre des choses, promesse transcendante prouvée par sa réalisation matérielle.

L’ensemble de la partie :

A vl e Yl S Gl Ji
oyl
el 4K ) |ailyssdna gl

s T W
ad) _,_":- ’.&DL...": 1.3).!@55 Jug ula

Il ditfi vous adorez en dehors d’Allah ce qui ne vous sert en rien et ne vous nuit pas
Fi de vous et de ce que vous adorez en dehors d’Allah
Fi vous ne raisonnez pas

Ils dirent bralez-le et secourez vos divinités si vous dever faire quelque chose

Nous dimes 6 feu soit froid et salutaire pour Abraham

11



La partie est composée de trois morceaux, dans une forme AA’B. Les trois sont introduits par le verbe
dire, terme initial.

Les deux premiers morceaux opposent les conclusions réciproques d’Abraham et de son peuple. Elles
portent sur l'utilité des divinités, I'affirmation d’Abraham qu’elles ne servent ni ne nuisent est
confirmée par sa reprise dans le second morceau, c’est le peuple qui se propose de les aider et de nuire
a Abraham. De méme a la question d’Abraham, dont le peuple est sujet de deux verbes : « choisissez-
vous d’adorer et de ne pas raisonner ? », nous avons vu que sa volonté « d’agir » répondait
positivement a cette question, en opposition a I'autre choix qui était de prendre conscience. Si « agir »,
qui maque ce choix termine le morceau et est ainsi mis en paralléle avec les deux questions qui
encadrent le premier morceau, ce sont ses conséquences pratiques : bruler Abraham et secourir les
divinités qui répondent concrétement a adorer et ne pas raisonner. Ainsi leur choix n’est pas
seulement un choix théorique, relevant de la simple croyance, mais s’inscrit dans la réalité et se traduit
par le meurtre du prophete.

Le dernier morceau reprend en un seul membre les termes du débat. L’aspect nuisible des parties
précédentes, incarné — probablement avec les divinités — par le feu, est réduit a son matériel et annulé
au profit d’un secours immédiat et transcendant, le salut de la promesse divine.

Les deux morceaux externes se font face par la réalisation de la promesse divine, qui confirme l'inutilité
des divinités posée par Abraham, la nocivité morale et pratique de leur religion étant mis en valeur au
centre.

21.70 lIs voulaient ruser contre lui, mais ce sont eux que Nous rendimes les plus grands perdants.

En voulant le mettre au centre de I'attention pour en faire un exemple, ils ne se sont pas doutés que
celle-ci serait utilisée pour manifester la Vérité aux yeux de tous.

Dans l'introduction Allah a donné un « chemin » a Abraham. Il est décrit ici « Abraham vient a son
peuple avec la vérité ». Il est ensuite « amené sous les yeux des gens » pour étre accusé. Le chemin
gu’Allah lui a donné est celui du témoignage.

A l'inverse la réaction de son peuple est de « partir tournant le dos ». Et sa facon de « revenir » « vers
la plus grande d’entre elles » et son messager, c’est de I'amener au centre de la foule pour 'accuser.
Mais de cette maniere, c’est son témoignage, et donc Allah, qui est amené au centre de I'attention
générale.

21.71 Et Nous le sauvames, ainsi que Lot, vers une terre que Nous avions bénie pour tout |'univers.

Le role du messager est rarement la conversion en masse, mais plutdt un réle d’avertisseur, puisqu’il
appartient a chacun de se convertir ou pas. La logique n’est pas celle d’une victoire terrestre, mais de
faire parvenir le message.

12



Passage en entier :

sla Et certes nous avons donné a ABRAHAM son chemin auparavant, et nous avions de lui bonne connaissance

523 Quand il dit a son pére et a son peuple, gue sont ces semblances, celles que vous adorez
53 |Is dirent : nous avons trouvé nos péres les
54 ILdit certes vous &tes, vous et vos péres dans un doute manifeste

55b |is dirent viens-tu & nous avec la vérité, ou bien es-tu de ceux qui jouent

562 )| dit, votre seigneur est le seigneur des cieux et de |a terre, celui qui les a créées et moi de cela de ceux qui témeignent
572 g par Allah je vais comploter contre vos idoles aprés que vous partiez tournant votre dos

582 plors je vais en faire des morceaux sauf la plus grande d'entre elles afin qu'ils retournent vers elle

59 |5 dirent : qui a fait cela & nos dieux ? Certes celui-la est des malfaisants
602 jis dirent : nous avons entendu un jeune médire d’eux
60 jis Fappellent ABRAHAM

612 jis dirent amenez-le sous les yeux des gens afin qu'eux témoignent

62
63a

ils dirent c'est toi qui a fait cela & nos dieux O ABRAHAN
il dit non a fait cels, la plus grande d’entre elles, demandez-leurs, si efles s'expriment

|Is retournérent vers leurs dmes, disant certes vous &tes injustes

Puis ils furent tournés sur leurs tétes : certes tu savais qu'elles ne s’expriment pas

Il dit : fi, vous adorez en dehors d’Allah ce qui ne sert vous en rien ni ne vous nuit ? fi de vous et de ce que vous adorez en dehors d'Allah, fi vous ne raisonnez pas ? ils dirent brilez-LE et secourez vos
divinités si vous devez faire quelque chose
Nous dimes : 6 feu soit froid et salutaire pour ABRAHAM

IIs voulaient contre lui un complot et nous avons fait d'eux les plus grands perdants

21.71 .Et Nous le sauvames, ainsi que Lot, vers une terre gue Nous avions bénie pour tout I'univers.

21.72 .Et Nous lui donnémes Isaac et, de surcroit Jacob, desquels Nous fimes des gens de bien.
21.73. Nous les fimes des dirigeants qui guidaient par Notre ordre.

Et Nous leur révélames de faire le bien, d'accomplir |a prigre et d'acquitter la Zakat.
Etils étaient

Extrait de I'article de T.Sidqi https://collectif-attarig.net/wp/abraham-et-les-idoles/

Conclusion

Ce passage coranique aura mis en lumiére une critique évidente du mimétisme religieux.
Mais que symbolisent ces « semblances », mirages de la réalité, que suivent le peuple d’lbrahim ?

Nous-mémes nous suivons des représentations que nous nous faisons de la réalité, appelées images
mentales, et qui orientent notre perception des choses.

« L'image mentale est le processus neuropsychique qui conduit une personne a se faire une
représentation mentale de la réalité a laquelle il a immédiatement accés par ses sens et qui est
ponctuée par ses souvenirs et affects. Ce processus transforme une réalité objective en une réalité
subjectivée. Arriver a induire des « images mentales » dans I'esprit d’'une multitude d’individus,
d’une société, voire d’une partie de la planéte, c’est s’insinuer dans la réalité subjective de ces
individus et, par la méme, modifier la réalité au sein de laquelle ils s’inscrivent. »

« Les images mentales constituent une catégorie particuliere de représentations mentales, parfois
dénommées “représentations analogiques”, dans la mesure ou elles possedent la propriété de
conserver les caractéristiques spatiales et structurales des objets ou situations auxquelles elles se
réferent. »

13



Quand on lit, c’est a travers ce filtre de nos représentations mentales.
Ce qui fait que par exemple on s’imagine automatiquement que le texte parle de statues en bois.

Dans notre perception les peuples adorent des statues, ce qui met de la distance entre le texte et
notre réalité. On se dit « ca ne me concerne pas, je n’adore pas de statues ».

Quid de nos propres représentations mentales que I'on prend pour référence et qui nous empéchent
d’accéder a la Vérité et de suivre Allah uniquement ?

Et comme I'histoire I'a démontré, les hommes se focaliseront davantage sur I'individu et I'aspect
« héroique » du récit au plutét qu'aux preuves contenues dans le message qu’il a apporté.

3.183 Ceux-la mémes qui ont dit : "Vraiment Allah nous a enjoint de ne pas croire en un messager
tant qu’ll ne nous a pas apporté une offrande que le feu consume". — Dis : "Des messagers avant
moi vous sont, certes, venus avec des preuves, et avec ce que vous avez dit [demandé]. Pourquoi
donc les avez-vous tués, si vous étes véridiques" ?

C’est la raison pour laquelle les religieux continuent encore aujourd'hui a s'intéresser a des récits
|égendaires et a discuter de miracles dont ils n’ont pas été témoins plutot que de se concentrer sur le
message fondamental, a savoir la critique du mimétisme religieux.

Lorsque le prophete montre la lune, les religieux polémiquent sur quel était le doigt qui pointait.

14



