
1 
 

Analyse rhétorique de l’échange entre Abraham et son peuple 

 

21.52 Lorsqu’il dit à son père et à son peuple :            

"Que sont ces statues auxquelles vous vous attachez ?" 

21.53 Ils dirent : "Nous avons trouvé nos ancêtres les adorant". 

21.54 Il dit : "Certainement, vous avez été, vous et vos ancêtres, dans un égarement évident". 

 

Quand          il dit                     A SON PERE ET A SON PEUPLE 
que sont                                                                                               ces semblances (statues) ? 
Celles que                                  VOUS                                                les adorez. 
  
            ————————————————————————————- 
            Ils dirent      
            Nous avons trouvé     NOS PERES                                      les servants 
            ————————————————————————————– 
  
                       Il dit 
Certes           vous êtes            VOUS ET VOS PERES                     dans   un égarement manifeste 
 

 

D’abord le parallèle entre les deux expressions « vous les adorez » et « nos pères les servant ». La 

première précise l’objet de la question : en désignant l’adoration dont les statues font l’objet, 

Abraham interroge sur leur nature. La seconde constitue la réponse : c’est l’adoration elle-même qui 

est sa propre justification. Il n’y aura pas de réponse sur la nature des statues, c’est simplement un 

mimétisme : c’est l’attrait dont elles sont l’objet qui provoque l’intérêt des suivants. Première 

rencontre significative de notre texte et de la théorie de René Girard sur le mimétisme et le religieux. 

 

Quand Abraham pose sa question, celle-ci repose sur la nature des statues, la seconde proposition, 
subordonnée, sur leur adoration ne sert formellement qu’à les désigner. Il observe le système 
religieux de son peuple, et interroge sur son objet, la nature des divinités que sont les statues, 
désignées par un terme prosaïque, que l’on pourrait traduire par reproductions, imitations. La 
question posée par Abraham suppose les statues comme origine de leur adoration. 
  
Son peuple répond le contraire : un système ancestral avec une origine récursive (nos pères) comme 
seule justification. L’on peut remonter ainsi jusqu’à la nuit des temps, on n’atteindra jamais une 
origine du système. La question sur la nature des divinités est totalement évacuée. Ils les ont en 
quelque sorte trouvé là. C’est un préexistant, dont on témoigne une certaine ignorance (la question 
du tabou se pose alors). On a ainsi un phénomène (l’adoration) qui se reproduit de lui-même, sans 
relation de causalité avec sa raison d’être (les statues), qui lui préexisterai. Or on trouvera chez René 
Girard, une explication de l’adoration par mimétisme, qui frappera d’autant plus qu’elle colle de près 
à la suite des évènements. 
 
 



2 
 

La question d’Abraham révèle sa pertinence dans la réponse qui lui est faite : elle mettait en relation 

la divinité et son adoration. La réponse du peuple à deux composantes : une ignorance de la nature 

des statues et donc de l’origine de leur religion, et la pratique d’un système d’imitation : seule 

l’adoration dont elles sont sujet en fait des divinités. A ce moment Abraham doit choisir d’être inclus 

dans le système récursif « nos pères » en imitant « son père », ou pas. N’ayant pas obtenu sa 

réponse, il reprend les deux termes de sa question (adoration, ressemblance) dans une nouvelle 

formulation (égarement manifeste) qui fera office de réponse. 

Abraham, qui entreprend une critique de sa propre religion, en vient à la critique de ces 

reproductions du monde, et ne trouve pas de réponses auprès de son peuple aux questions qu’il s’est 

posé à lui-même. Ces reproductions, présentées comme un préexistant, un toujours-étant, 

finalement n’ont rien de spécial et leur service n’a pas d’autre justification que de faire comme ceux 

d’avant. Abraham s’était éloigné des choses qui disparaissaient, ici, en qualifiant la pratique de son 

peuple d’égarement manifeste, il finit par s’éloigner aussi des choses qui continuent, sont installées 

dans la durée par une transmission traditionnelle. 

 

21.55 Ils dirent : "Viens-tu à nous avec la vérité ou plaisantes-tu ?". 

 

Ils dirent    tu viens à nous    avec la vérité 
Ou bien      toi                          de ceux qui jouent 
 

Au centre de la partie, nous avons une question. Le morceau est composé de deux propositions dont 

l’opposition est l’enjeu de la question. Est-ce qu’Abraham agit volontairement dans une démarche 

qui s’inscrit dans le sens, la vérité, par laquelle (ou bien avec laquelle) il viendrait, ou bien fait-il 

partie de l’inutile. Ces deux pronoms désignent deux intentions qui pourraient l’animer, être à 

l’origine de sa démarche : la vérité ou le jeu. 

 

21.56 Il dit : "Mais votre Seigneur est plutôt le Seigneur des cieux et de la terre, et c´est Lui qui les a 

créés. Et je suis un de ceux qui en témoignent. 

 

Il dit,  plutôt,     votre Seigneur  Le Seigneur des cieux et de la terre 
                             Celui qui              a conçu         eux 
  
Et        moi,         de cela,                de ceux qui témoignent 
 

La réponse d’Abraham est un morceau composé de deux segments. C’est dans un discours vers son 

peuple qu’Abraham introduit sa divinité, et cela lui permet de se placer par rapport à son peuple. 

Abraham part de ce monde réel pour désigner sa divinité : Celui qui a créé le monde réel. Cette 
précision permet de comprendre comment Abraham conçoit sa divinité : elle n’est pas issue du 
monde matériel, mais elle en est la cause. Elle l’a conçu et c’est à ce titre qu’elle le dirige, d’où son 
titre : Seigneur des cieux et de la terre. Et donc à ce titre qu’elle dirige son peuple : votre Seigneur. 
Abraham établit une direction, un sens : la divinité créé le monde, et l’homme dans le monde. 



3 
 

C’est à partir de ce constat, et de son énonciation, qu’Abraham se situe par rapport à son peuple : je 
suis quelqu’un qui témoigne, qui s’exprime sur vous, par rapport à vos actions, et témoigne vers vous 
d’une divinité non pas incluse dans le monde mais supérieure au monde. En posant la divinité 
comme l’origine des choses, Abraham rend caduque la divinisation des choses produites 
 

 

 

Dans un cas c’est l’adoration du peuple qui fait le dieu, dans l’autre le dieu l’est par lui-même, parce 

qu’Il a créé le monde. La fin de ces morceaux est encore en opposition : la conclusion d’Abraham sur 

son peuple (le doute) s’oppose à ce qu’il choisit pour lui-même (le témoignage, donc la vérité). On 

remarquera enfin que le « sur cela » dans l’affirmation finale réponds à « qu’est-ce que cela » dans la 

question initiale et encadre la partie. 

 

L’opposition est subtile mais très significative entre le couple « ces semblances » / « doute manifeste » 
qui encadre le premier morceau et le « témoignage » qui termine le dernier. Il y a tout un jeu visuel 
dans les mots d’Abraham qui deviennent langage à la fin. Le terme vérité au centre sert de pivot entre 
les deux : 
 
–      ”Ces semblances”, les statues sont des choses faîtes pour ”ressembler à” (d’où le 
terme tamathilan), leur artisan a mis ”en elle” un sens. Elles incarnent quelque chose, elles ont une 
valeur symbolique. 
–      ”Manifeste” renvoie expressément à cette idée, dans la direction opposée : ce qui ressort d’elles, 
c’est à dire ce qu’elles expriment. Abraham affirme douter de ce qu’elles expriment, pour lui ce qui est 
visible, c’est un doute. 
–      ”Vérité” vient dans la bouche de son peuple. Ce mot sort du lexique du visuel, c’est un sens qui est 
derrière le réel. Ce terme fait pivot entre les sens exprimés visuellement de la première partie, en 
particulier par son opposition directe avec le terme doute, et le sens du témoignage. 
–      ”Témoignage” c’est ce qui ressort d’Abraham, qu’il oppose au ”doute manifeste” 
 
 
 
 
 



4 
 

Il y a une reprise implicite des statues dans la dernière partie, dans l’opposition entre « celles que vous 
(les) adorez » et « Celui qui les a créés ». Si le second parle bien évidemment des cieux et de la terre, 
il inclut dedans les statues. Deux points en découlent directement : 
 
–      Par rapport à la question d’Abraham « que sont ces statues » il n’a pas eu de réponse sur leur 
nature. En particulier sur leur apparition. Qui a créé ces statues ? Y répondre créerait un paradoxe : 
l’homme sert comme divinité ce qu’il a lui-même créé. 
–      Abraham pose, sur le principe non-dit de création, une divinité supérieure aux statues : celle qui a 
créé les cieux et la terre, c’est-à-dire l’ensemble du réel (cf. 16. 5), dont font parties les statues, 
Abraham et son peuple, et le reste. Ainsi il postule un ordre des choses : celui qui créé est supérieur à 
ce qu’il créé, votre Seigneur est celui qui vous a créé, vous êtes maitres des choses que vous fabriqués. 
Implicitement : vous êtes responsables du sens que vous produisez. 
  
« Votre seigneur » est mis en opposition avec « vos pères », système sans origine de la première partie, 
Abraham propose une origine commune à toute chose. L’imitation des pères comme l’imitation des 
choses est remise en cause. 
 

Analyse du rôle de la question placée au centre de la partie : 

 

Structurellement, « la vérité » reprend le thème du doute définit juste avant (termes médians) et le 

terme « de ceux qui jouent » prépare « de ceux qui témoignent » à la fin de la partie. Dans cette 

lecture, le peuple pose « la vérité » comme ce qui les rassemble, une solution au doute qui divise, 

proposé précédemment, alors que l’attitude d’Abraham le met à part et ne peut être prise au 

sérieux. Inversement, au niveau du sens, l’utilisation du terme « témoignage » employé par Abraham 

renvoi à « la vérité », et renvoi « jouer », au service des statues, comme un enfant avec ses jouets. 

 

La question ainsi placée au centre s’insère dans les deux discours :  
–      En tant que réponse du peuple, elle s’oppose au « doute », en remettant en cause la capacité 
d’Abraham à apporter « la vérité ». Pour son peuple face aux choses sérieuses (« servir »), il « joue ». 
–      Une fois posée la réponse dans le troisième morceau, Abraham assume son « témoignage », le 
terme entre en parallèle avec « vérité » et renvoie « le jeu » au « service des statues ». On obtient alors 
un retournement au centre. 
 
La question au centre joue ici un rôle de pivot : la réponse du peuple est reprise par Abraham qui 
reprend à son compte l’invitation du peuple. La question de la vérité devient l’enjeu centrale de la 
partie : 
–      Abraham met en doute son peuple dans la première partie 
–      Son peuple s’interroge : vient-il avec la vérité (dans ce cas nous sommes dans l’erreur) ou rigole-t-
il (peut-on ne pas faire attention à lui ?). Dans cette interrogation, il y a une échappatoire pour le 
peuple : reporter la faute sur Abraham (il n’est pas sérieux). Cette échappatoire est aussi proposée à 
Abraham : vas-tu t’obstiner sur la vérité ? 
–      Abraham reprend à son compte la proposition énoncée au centre, qui le pousse à préciser son 
discours. 
 
 
 
 



5 
 

Analyse approfondie : 

 

Ainsi les trois morceaux articulent trois niveaux de savoir : 
  
–      Dans le premier, on est dans l’apparence, le symbolisme des statues. La statue n’est qu’une copie 
du monde, elle représente. L’homme imite la nature et imite ses ancêtres. Il ne fait que reproduire, en 
moins bien. Pour Abraham la statue en n’étant qu’apparence est mise en évidence de l’égarement : 
l’homme n’a pas à servir des choses mortes. En mélangeant divin et objet, il se met à servir des objets, 
montrant qu’il inverse l’ordre des choses. Il devrait utiliser les objets et être lui-même porteur du sens. 
  
–      Dans le second, on est dans l’interrogation entre recherche de vérité et jeux. 
  
–      Dans le troisième, Abraham entre dans le témoignage, la parole du témoignage remplace le 
symbolisme qui imite, le sens prime sur l’apparence. Le langage est porteur du sens et dépasse le 
symbolisme. Une divinité invisible et un monde réel priment sur l’imitation. Il y a une dichotomie entre 
le réel et le divin, l’univers ne peut pas être dieu de l’univers. En termes kantiens, le Coran sépare le 
noumène, l’inconnaissable du monde, sa création, et le phénomène, la partie observable du monde. 
 

21.57 Et par Allah ! Je ruserai certes contre vos idoles une fois que vous serez partis". 

21.58 Il les mit en pièces, hormis [la statue] la plus grande. Peut-être qu´ils reviendraient vers elle. 

 

+57a      Et                                                     par Allah       
+57b                            je vais comploter  (contre) vos idoles 
=57c      Après que    vous partiez                                                           tournant votre dos 
  
+58a      Alors             je vais en faire        des morceaux 
+58b      sauf                                                 la plus grande d’entre elles 
=58c      afin               qu’ils                         vers elle                               retournent 
 

Chaque segment est composé dans une forme AA’B, avec deux membres mettant en opposition Allah 

et les idoles, et un dernier parlant du peuple (vous, 57c ; ils 58c) et construit autour d’un verbe de 

mouvement. Ainsi « tournant votre dos » et « retournent » sont les termes finaux de chaque 

segment. 

Dans le premier segment « Allah » est mis en opposition avec « vos idoles » marquant l’opposition 

désormais établie entre les deux dans l’esprit d’Abraham. Le 3e membre, complément de temps de la 

proposition, n’a pas de miroir dans ce segment, hormis un lien de causalité : qu’ils « partent » est 

nécessaire pour pouvoir « comploter », ainsi l’action se fait dans le « dos » de son peuple. 

 

 

 

 



6 
 

Le second segment est construit sur la même forme, deux segments en opposition et un complément 

de causalité. Les termes utilisés sont des termes concernant l’aspect matériel des statues.  

L’opposition se fait maintenant dans les deux premiers membres entre statues, entre les 

« morceaux » et « la plus grande d’entre elles ». Il y a deux sens dans l’affirmation d’Abraham, en 

réduisant les statues en « morceaux », il parle explicitement de les détruire, mais aussi de les 

ramener à leur réalité : ce sont des morceaux de bois. Comme de laisser la plus grande, c’est une 

action purement symbolique, il utilise le langage symbolique des statues de son peuple pour 

transmettre son message : ce sont de simples morceaux de bois, revenez vers la divinité. 

Les deux segments sont construits sur le modèle AA’B. Le plan d’Abraham est énoncé une première 

fois dans l’idée, par des mots. Il est ensuite repris dans sa réalisation en utilisant les statues pour 

exprimer l’idée première. C’est par le parallélisme des deux structures que le texte laisse deviner que 

« les morceaux » et « la plus grande » représentent les idoles et Allah. 

Abraham prévoit le départ de son peuple, qui se détourne après la discussion précédente, et 

organise son retour vers Allah. Ainsi les deux verbes de mouvements allégorisent les choix spirituels 

de son peuple. 

 

21.59 Ils dirent : "Qui a fait cela a nos divinités ? Il est certes parmi les injustes". 

21.60 (Certains) dirent : "Nous avons entendu un jeune homme médire d´elles ; il s´appelle 

Abraham". 

 

59a   Ils dirent              qui a fait cela                  à nos dieux 
59b   Certes celui-là     des malfaisants 
  
60a   ils dirent              nous avons entendu     un jeune                         
                                           médire                              d’eux 
  
60b   est appelé            celui-là                             Abraham 
  
 

Le morceau évolue progressivement du constat de l’acte, en passant par les on-dit, pour ensuite 
désigner Abraham. Celui-ci est d’abord appelé « un jeune », quand il s’agit de dire ce qui l’incrimine, 
puis par son nom « Abraham » pour le désigner.  
 
L’accusation n’est pas très bien construite. L’acte nécessite un coupable et les rumeurs vont 
permettre de le désigner. Cependant la chose est claire et elle tombe sur la bonne personne. Il y a un 
caractère accusateur, mis en place par les connotations négatives des termes utilisés : malfaisant, 
jeune, médisance. Abraham est un jeune qui réfléchit sur les pratiques de son peuple et les siennes 
et intervient pour faire réfléchir sur le but et l’origine de la tradition. Le vocabulaire utilisé ici 
présente un peuple qui réagit à la pensée critique par l’accusation et le dénigrement. 
 

 

 

 



7 
 

21.61 Ils dirent : "Amenez-le sous les yeux des gens afin qu´ils puissent témoigner" 

C’est le morceau central du passage. A la fois le cœur de l’espace narratif, qui peut servir à dégager le 

sens de l’histoire, et un point de pivot, le tournant de l’histoire. Ici le stratagème d’Abraham amène 

son discours à son apogée puisqu’il est devenu le centre de l’attention et qu’il va pouvoir s’exprimer 

à tous de manière décisive. Le peuple de son côté, n’a pas vraiment accroché au message, et a 

commencé un processus d’accusation, excédé par l’attaque sur ses statues. En l’amenant au centre, 

« sous les yeux des gens », il entend surtout « témoigner » sur Abraham, plus que l’écouter. 

 

21.62 (Alors) ils dirent : "Est-ce toi qui as fait cela a nos divinités, Abraham ?" 

21.63 Il dit : "C´est la plus grande d´entre elles que voici, qui l´a fait. Demandez-leur donc, si elles 

peuvent parler". 

 

Le morceau est composé de deux segments, une question et sa réponse. Les deux premiers membres 
de chaque sont quasiment identiques, leur parallélisme est construit sur la répétition de « dire » et 
de « faire ». La question du premier segment accuse Abraham d’avoir fait « cela », le crime reproché 
n’est pas prononcé. 
  
Abraham reprend exactement les termes de la question. Il n’y a que deux différences entre les 
membres. Le terme Abraham disparait et les divinités sont remplacées par « la plus grande d’entre 
elles ». C’est celle-ci qui prend sa place en tant que sujet de « faire », ainsi Abraham et les statues 
sont évacuées au profit d’un Dieu unique. 
  
Les deux derniers membres de la réponse mettent en miroir deux actions symétriques : poser des 
questions vers les statues et qu’elles y répondent. Les deux membres externes sont aussi 
symétriques : si les statues parlent elles peuvent aussi se disputer entre elles. Le raisonnement 
déployé par Abraham semble être le suivant : puisque le peuple leur parle, c’est qu’elles doivent 
certainement répondre, si elles répondent, c’est qu’elles peuvent interagir entre elles. Ainsi pour 
casser l’alibi d’Abraham, il faudrait rappeler l’évidence que les statues sont inutiles et montrer qu’il a 
raison à leur sujet, et que son crime n’en est pas un, mais qu’il a prouvé à son peuple leur inutilité. 
 

 

 

 
 
 



8 
 

Les deux morceaux externes tournent autour de la question « qui a fait cela », qui revient en tout 
trois fois. Ces morceaux opposent un dialogue interne qui charge et accuse Abraham, et le dialogue 
avec celui-ci, et l’aboutissement de son stratagème qui les pousse à reconnaitre soit la grandeur d’un 
Dieu unique, soit l’inutilité des morceaux de bois. Nous remarquons aussi deux jeux de verbes 
d’élocutions symétrique, portant sur le récepteur puis l’émetteur du discours : « entendre un jeune 
médire » opposé à « demandez-leur si elles s’expriment ». Ainsi sont mis en opposition deux autres 
discours, à destination du peuple, celui d’Abraham et celui des statues.  
  
Ce sont les gens qui sont appelés à s’exprimer, pas les statues. 
 

21.64 Se ravisant alors, ils se dirent entre eux : "C´est vous qui êtes les vrais injustes". 

21.65 Puis ils firent volte-face et dirent : Tu sais bien que celles-ci ne parlent pas". 

 
=Alors       ils retournèrent      vers leurs âmes 
::Alors           ils dirent :                 Ainsi vous êtes  injustes 
  
=puis         ils furent tournés   sur leurs têtes 
::certes          tu savais que           celles-ci               ne s’expriment pas 
 

Le morceau est composé de deux segments bimembres symétriques. Les verbes « retournèrent » et 

« fûrent tournés » servent de terme initial commun à chaque segment. Le second segment est 

toujours un discours. Chaque segment raconte une volte-face et son expression orale. 

Dans le premier segment, « retourner vers son âme » indique une prise de conscience, conséquente 
à l’affirmation d’Abraham qui précède. Le second membre précise les termes de cette prise de 
conscience, affirmés entre les membres du groupe formé. 
  
Dans le second segment, la volteface semble subie, comme l’indique la forme passive. « Tourné sur 
sa tête » dans le premier membre, va avec l’affirmation vers Abraham de la compréhension de son 
piège dans le second membre. 
  
La similarité de la forme des deux segments met en valeur les deux étapes successives de la 
réception de la mise en scène d’Abraham. La première montre une compréhension interne du 
message transmis par Abraham, marquée par le terme « âme » qui accompagne l’expression d’une 
prise de conscience « vous êtes les malfaisants ». Dans un second mouvement, en sens inverse, 
« Tourné sur leur tête » montre le passage vers l’extérieur et le retour vers Abraham. La prise de 
conscience donne lieu à la compréhension du moyen utilisé par Abraham pour la provoquée. 
Critiquer celle-ci leur permet d’annuler celle-là, comme le montre la succession des retournements. 
Le message lui-même bien reçu, il est instinctivement (d’où la forme passive) rejeté par le biais de la 
critique du messager. 
 
La structure du morceau décrit l’aspect intérieur et extérieur du mécanisme d’un thème récurrent du 

Coran : le rejet du messager. Le point ici est que le message est rejeté après avoir été compris, et que 

le rejet du messager est la conséquence de ce rejet. C’est donc un choix de recouvrir la vérité de la 

prise de conscience plutôt que d’avancer à partir de celle-ci. Le peuple ne semble comprendre de la 

démarche qu’une accusation « Ainsi c’est vous les malfaisants », peut-être un peu excessive, mais qui 

explique le point pivot entre la foi et son rejet : l’acceptation d’une critique extérieure. 



9 
 

21.66 Il dit : "Adorez-vous donc, en dehors d´Allah, ce qui ne saurait en rien vous être utile ni vous 

nuire non plus. 

21.67 Fi de vous et de ce que vous adorez en dehors d´Allah ! Ne raisonnez-vous pas ? " 

 

Le morceau est composé de 3 segments marqués par la récurrence de « af ». Bien que de formes 

grammaticales différentes il est possible d’y voir trois fois « fi » marquant le rejet. 

Le premier segment est composé de 3 membres. Le premier reprend l’adoration des statues, cette 

fois décrite comme « en dehors d’Allah », on ne parle plus du monde réel pris comme divinité, mais 

la divinité prise en dehors de La divinité. Les deux derniers membres sont construits sur l’apposition 

de deux négations, « ne sert pas » / « ne nuit pas », qui, mises ensemble, forment un tout et 

déterminent ces divinités par leur inutilité. Ces deux membres, comme le complément du premier 

membre suivent tous les trois le verbe adorer : un est un complément, les deux autres des 

subordonnées complément d’objet. La différence entre les deux derniers, le rajout de « chose » dans 

« ne vous sert pas à quelque chose » permet de faire le lien avec le complément du premier 

membre : « en dehors de » / « ne sert pas ». Ce lien énonce implicitement le corollaire : seul Allah 

peut quelque chose, aider ou nuire. Ce segment à lui seul, rassemble le thème de la seconde partie 

puis la conclusion des 3e et 5e : la démonstration d’Abraham et l’aveu subséquent avaient amené 

cette conclusion. 

De la même manière, les deux membres du second segment expriment chacun un objet du rejet 

d’Abraham « fi » introduits par le même « lam » le peuple, « vous », et les statues, « ce que vous 

adorez ». 

Le dernier conclue le morceau : vous ne raisonnez pas. 

Pris ensemble ces trois segments énoncent le constat d’Abraham sur les évènements précédents et 

ses conclusions quant à la pratique de son peuple. Le constat d’une pratique rendue caduque par 

l’inutilité des divinités dans le premier produit le jugement d’Abraham sur l’aspect théorique dans le 

dernier : vous ne raisonnez pas. Le lien entre ces deux constats est fait par la reprise de formes 

verbales négatives. Ce lien laisse deviner que le troisième est la conclusion du premier, donc de 

l’histoire entière. La nuance avec le morceau central est marquée par la forme différente prise par les 

deux lettres « af » : support interrogatif de la négation du verbe dans les segments externes, 

marqueur du rejet dans le segment central. Le segment central est différencié par cette forme, il 

marque la conséquence de l’ensemble : le rejet.  



10 
 

21.68 Il dirent : "Brûlez-le Secourez vos divinités si vous voulez faire quelque chose (pour elles)". 

 

ils dirent brûlez-  le 
Et                    secourez            vos divinités 
  
Si vous êtes       faisant 
 
 
Nous trouvons dans ce morceau un seul segment trimembre, introduit par le verbe « ils dirent », qui 

introduit le discours, ici du peuple. 

Les deux premiers membres sont de la même forme verbe / objet et sont simplement liés par la 

conjonction « et ». Suggestion par parataxe de l’égalité des deux propositions : brûler Abraham c’est 

sauver / aider / rendre victorieuse les divinités. En effet, aider les divinités répond à 2 évènements 

précédents : répondre à la destruction physique des statues par Abraham, et répondre à la 

destruction du sens des divinités par sa question. D’où l’opposition présentée ici entre les divinités et 

Abraham, les deux ne peuvent êtres vrais conjointement. La suite logique de reporter la faute sur 

Abraham est maintenant de se débarrasser de lui. 

Le 3ème membre est une expression qui revient 3 autres fois dans le Coran. Ce sont toujours dans des 

discours, et le sens est de proposer une action de substitution. Ainsi Lot présente ses banati à la 

place des étrangers sous son toit (15.71), le frère de Yusuf propose de le descendre dans un puits 

plutôt que de le tuer (12.10), ou au début de cette sourate, dans un contexte semblable, Allah aurait 

créé autre chose plutôt que le monde – si (law) il avait voulu un divertissement plutôt que le 

triomphe de la Vérité-. Ici il s’agit très certainement de tuer Abraham plutôt que de perdre les 

divinités, si vous devez faire quelque chose. Autrement dit, puisque nous devons agir dans un sens ou 

dans l’autre, nous devons agir dans ce sens-là. Cette proposition s’oppose à l’intention donnée au 

début de la sourate, dans le cadre de l’action prophétique, dont la finalité est de faire surgir la vérité 

pour qu’elle fasse disparaître le mensonge. Ici il s’agit de l’exact opposé : faire disparaître Abraham 

(et la vérité) plutôt que de laisser le doute qu’il incarne désormais sur les divinités. 

Ainsi les deux situations précédentes trouvent ici leur solution pratique. Quand Abraham remet en 

cause la divinité des statues, il remet en cause la signification de ce que le peuple a attribué à ces 

statues et qui justifie de les servir. Il révèle alors un certain inconscient collectif que le peuple défend 

en rejetant la logique d’Abraham. Le peuple n’est pas prêt à laisser la démarche logique d’Abraham 

révéler l’impensé et l’inconscient de sa pratique. Il n’est pas prêt à passer du figuratif au langage. 

Défendre les statues, c’est défendre tout ce qui a été ajouté comme valeur significative dessus. 

Défendre leur inconscient dans sa matérialité suppose détruire la critique dans sa matérialité, c’est-à-

dire détruire Abraham par le feu pour qu’il n’en reste rien. Le feu aurait donc pour leur inconscient 

un pouvoir salvateur. D’où le parallèle entre « brûler » et « secourir ». Cependant en sauvant eux-

mêmes les statues, ils abondent dans le sens d’Abraham : les statues ne peuvent rien. 

Là où le secours divin peut, lui, transcender les éléments. 

 

 

 

 



11 
 

21.69 Nous dîmes : "ô feu, sois pour Abraham une fraîcheur salutaire". 

Nous dîmes ô feu 

Sois  froid 

Et  salutaire pour Abraham 

 

Soit le feu comme l’aspect important, marqué par la particule « ya » introduisant un destinataire, et 

froid et salutaire comme un seul syntagme s’opposant au feu, brulant et destructeur. 

Soit le feu et le froid, deux facteurs contingents qu’Allah annule pour marquer l’importance 

transcendante du salut pour Abraham. 

Les deux premiers membres sont opposés par leur signification matérielle. Le froid est l’opposé de 

l’aspect brûlant du feu. Salutaire est l’opposé de l’aspect destructeur du feu. Il y a une différence de 

nature ici entre les deux membres. « Froid » ne représente que l’aspect matériel et circonstanciel, 

l’annulation du bûcher prévu pour Abraham. Salâman donne une perspective plus allégorique. Dans 

le Coran, Salâm est la promesse faite à Abraham, le chemin de l’homme l’islam, et le salut, parole 

paradisiaque. On peut voir ici une opposition entre le feu et l’absence de fraicheur de la géhenne à la 

paix paradisiaque. Ainsi l’intervention divine fait du bûcher dont il est victime la marque du salut 

pour Abraham. 

Le Coran présente l’action divine comme conclusion d’une histoire à postériori de sa conclusion 

humaine. Le Nous divin n’intervient ici qu’après le débat et sa conclusion. Comme dans les autres 

récits, ce n’est qu’après la violence actée des hommes qu’Allah intervient. Ici Il n’intervient pas pour 

détruire le peuple mais pour sauver Abraham. Par sa Parole, qui est le moyen de son action sur le 

monde, Allah ordonne au feu et soumet ce dernier à Abraham, restaurant l’ordre des choses : 

divinité / homme / choses. La promesse divine de paix donnée à Abraham prend ici forme, à la fois 

comme secours circonstanciel, aboutissement de la confrontation théologique par la parole divine 

restaurant l’ordre des choses, promesse transcendante prouvée par sa réalisation matérielle. 

 
 
L’ensemble de la partie : 

 

 



12 
 

La partie est composée de trois morceaux, dans une forme AA’B. Les trois sont introduits par le verbe 

dire, terme initial.  

Les deux premiers morceaux opposent les conclusions réciproques d’Abraham et de son peuple. Elles 
portent sur l’utilité des divinités, l’affirmation d’Abraham qu’elles ne servent ni ne nuisent est 
confirmée par sa reprise dans le second morceau, c’est le peuple qui se propose de les aider et de nuire 
à Abraham. De même à la question d’Abraham, dont le peuple est sujet de deux verbes : « choisissez-
vous d’adorer et de ne pas raisonner ? », nous avons vu que sa volonté « d’agir » répondait 
positivement à cette question, en opposition à l’autre choix qui était de prendre conscience. Si « agir », 
qui maque ce choix termine le morceau et est ainsi mis en parallèle avec les deux questions qui 
encadrent le premier morceau, ce sont ses conséquences pratiques : bruler Abraham et secourir les 
divinités qui répondent concrètement à adorer et ne pas raisonner. Ainsi leur choix n’est pas 
seulement un choix théorique, relevant de la simple croyance, mais s’inscrit dans la réalité et se traduit 
par le meurtre du prophète. 
  
Le dernier morceau reprend en un seul membre les termes du débat. L’aspect nuisible des parties 
précédentes, incarné – probablement avec les divinités – par le feu, est réduit à son matériel et annulé 
au profit d’un secours immédiat et transcendant, le salut de la promesse divine. 
  
Les deux morceaux externes se font face par la réalisation de la promesse divine, qui confirme l’inutilité 
des divinités posée par Abraham, la nocivité morale et pratique de leur religion étant mis en valeur au 
centre. 
 

 

21.70 Ils voulaient ruser contre lui, mais ce sont eux que Nous rendîmes les plus grands perdants. 

En voulant le mettre au centre de l’attention pour en faire un exemple, ils ne se sont pas doutés que 
celle-ci serait utilisée pour manifester la Vérité aux yeux de tous.  
 
Dans l’introduction Allah a donné un « chemin » à Abraham. Il est décrit ici « Abraham vient à son 
peuple avec la vérité ». Il est ensuite « amené sous les yeux des gens » pour être accusé. Le chemin 
qu’Allah lui a donné est celui du témoignage. 
A l’inverse la réaction de son peuple est de « partir tournant le dos ». Et sa façon de « revenir » « vers 
la plus grande d’entre elles » et son messager, c’est de l’amener au centre de la foule pour l’accuser. 
Mais de cette manière, c’est son témoignage, et donc Allah, qui est amené au centre de l’attention 
générale. 
 
 
 
21.71 Et Nous le sauvâmes, ainsi que Lot, vers une terre que Nous avions bénie pour tout l´univers. 

Le rôle du messager est rarement la conversion en masse, mais plutôt un rôle d’avertisseur, puisqu’il 
appartient à chacun de se convertir ou pas. La logique n’est pas celle d’une victoire terrestre, mais de 
faire parvenir le message. 
 
 
 

 

 



13 
 

Passage en entier : 

 

 

Extrait de l’article de T.Sidqi https://collectif-attariq.net/wp/abraham-et-les-idoles/ 
 

 

Conclusion 

 

Ce passage coranique aura mis en lumière une critique évidente du mimétisme religieux. 

Mais que symbolisent ces « semblances », mirages de la réalité, que suivent le peuple d’Ibrahim ? 

Nous-mêmes nous suivons des représentations que nous nous faisons de la réalité, appelées images 

mentales, et qui orientent notre perception des choses.  

« L’image mentale est le processus neuropsychique qui conduit une personne à se faire une 

représentation mentale de la réalité à laquelle il a immédiatement accès par ses sens et qui est 

ponctuée par ses souvenirs et affects. Ce processus transforme une réalité objective en une réalité 

subjectivée. Arriver à induire des « images mentales » dans l’esprit d’une multitude d’individus, 

d’une société, voire d’une partie de la planète, c’est s’insinuer dans la réalité subjective de ces 

individus et, par la même, modifier la réalité au sein de laquelle ils s’inscrivent. » 

« Les images mentales constituent une catégorie particulière de représentations mentales, parfois 

dénommées “représentations analogiques”, dans la mesure où elles possèdent la propriété de 

conserver les caractéristiques spatiales et structurales des objets ou situations auxquelles elles se 

réfèrent. » 

 



14 
 

Quand on lit, c’est à travers ce filtre de nos représentations mentales. 

Ce qui fait que par exemple on s’imagine automatiquement que le texte parle de statues en bois. 

Dans notre perception les peuples adorent des statues, ce qui met de la distance entre le texte et 

notre réalité. On se dit « ça ne me concerne pas, je n’adore pas de statues ». 

Quid de nos propres représentations mentales que l’on prend pour référence et qui nous empêchent 

d’accéder à la Vérité et de suivre Allah uniquement ? 

Et comme l’histoire l’a démontré, les hommes se focaliseront davantage sur l’individu et l’aspect 

« héroïque » du récit au plutôt qu'aux preuves contenues dans le message qu’il a apporté. 

3.183 Ceux-là mêmes qui ont dit : "Vraiment Allah nous a enjoint de ne pas croire en un messager 

tant qu´Il ne nous a pas apporté une offrande que le feu consume". – Dis : "Des messagers avant 

moi vous sont, certes, venus avec des preuves, et avec ce que vous avez dit [demandé]. Pourquoi 

donc les avez-vous tués, si vous êtes véridiques" ? 

C’est la raison pour laquelle les religieux continuent encore aujourd'hui à s'intéresser à des récits 

légendaires et à discuter de miracles dont ils n’ont pas été témoins plutôt que de se concentrer sur le 

message fondamental, à savoir la critique du mimétisme religieux. 

Lorsque le prophète montre la lune, les religieux polémiquent sur quel était le doigt qui pointait.  

 

 

 


