La rencontre de Moussa avec le “abd

18.60 - (Rappelle-toi) quand Moussa dit a son valet : "Je n"arréterai pas avant d’avoir atteint le
confluent des deux mers, dussé-je marcher de longues années"

Nombreux se sont interrogés sur la signification profonde de ces « deux mers ». D’autant plus dans
un récit aussi mystérieux ou le nabf est appelé a voir au-dela des apparences, nous invitant par ce
biais a faire de méme.

La 1% interprétation qu’on peut donner est que ce sont deux sciences. Cette idée est renforcée par
le verset 65 « a qui Nous avions enseigné une science venant de Nous. »

Moussa maitrisait la science exotérique mais pas la science ésotérique. Et c’est a la recherche de la
seconde qu’il part en exploration, sans vraiment savoir de quoi il s’agit.

Celui-ci ne parvient d’ailleurs pas a la « saisir » lors de son premier passage.

Il passe a coté du confluent sans le voir, ou plus précisément voir ses effets (c’est-a-dire la
résurrection du poisson).
Seul le fatah est, aprés coup le témoin, sans en comprendre la signification.

Tout comme nous qui passons a coté de choses essentielles lors de notre lecture.
Et pour cela il faut oublier. C’'est le prérequis de I'initiation

18.61 - Puis, lorsque tous deux eurent atteint le confluent, ils oubliérent leur poisson qui prit alors
librement son chemin dans la mer.

~

lIs ont d( "oublier" ce qu'ils possédaient, leur nourriture physique, c’est-a-dire leur connaissance
exotérique (ou littéraliste) pour étre prét a débuter l'initiation.

Tout comme nous devons oublier ce qu’on nous a « appris » et démarrer dans une nouvelle
approche si nous voulons comprendre le sens profond du message coranique. En restant attentif aux
signes. Lorsque Moussa était « perdu », fatigué de son voyage et toujours bloqué dans sa recherche,
un signe est venu lui rappeler ce qu'il cherchait.

18.62 - Puis, lorsque tous deux eurent dépassé [cet endroit,] il dit a son valet : "Apporte-nous notre
déjeuner : nous avons rencontré de la fatigue dans notre présent voyage"

La bonne information ne nous parviendra pas tout de suite, il faudra garder sa détermination (sabr)
et ne pas se précipiter. (Se précipiter c’est-a-dire avoir une interprétation hative, se limiter a ce qu’on
voit en surface, au lieu de chercher la compréhension réelle des choses)

18.63 - [Le valet lui] dit : "Quand nous avons pris refuge prés du rocher, vois-tu, j ai oublié le
poisson - le Diable seul m“a fait oublier de (te) le rappeler - et il a curieusement pris son chemin
dans la mer".

18.64 - [Moussa] dit : "Voila ce que nous cherchions". Puis, ils retournérent sur leurs pas, suivant
leurs traces.



La 2°™ interprétation, que I’on pourra déduire a partir du dernier niveau, est que le confluent des
deux sciences est 'unification des deux révélations. La Tawrat et I'Injil.

1°"niveau : apprendre a s'affranchir de la précipitation

Qui est pour Moussa l'une de ses propres faiblesses :

20.83 - " Pourquoi t'es-tu précipité pour t'éloigner de ton peuple 6 Moussa ? "

Ce premier niveau de lecture a pour fonction de rappeler a cing reprises que la précipitation est un
défaut qui, méme chez un nabi, doit étre corrigé. Une premiére mention de ce theme intervient
apres que Moussa ait demandé a étre initié par I'homme de la source en ces termes : (18, 66) « Puis-
je te suivre pour que tu m’enseignes ce qu’on t’a appris en matiere de jugement sain (rushdan) ?»
L'utilisation, ici, de rushdan renvoie, par analogie verbale, au jugement sain qui est la condition

exigée des orphelins pour que I'on puisse leur remettre leur héritage lorsqu’ils ont atteint leur
maturité au verset (4, 6) « Eprouvez les orphelins jusqu’a ce qu’ils aient atteint I’age de se marier.
Si vous découvrez en eux un jugement sain (rushdan), remettez-leur les biens qui leur
appartiennent », c’est-a-dire, par ce biais, au troisieme récit, qui fait état de la remise de I'héritage
de deux orphelins, en (18, 82) : « a leur maturité comme une miséricorde de ton Seigneur ».

1 rappel :

Pour en revenir a la requéte de Moussa, I'initiateur lui répond : « Tu ne saurais étre patient avec
moi. Comment serais-tu patient alors que tu n"embrasses pas ces choses par une connaissance
(transcendante) (khubran) » Le serviteur (‘abd) fait allusion ici a une connaissance d’origine divine,
qui correspond, comme l'indique I'analogie verbale avec le verset (18, 91), a une saisie d’ordre
intuitif des dispositions intérieures des étres : « Il en fut ainsi, Nous embrassions en notre science
(khubran) tout ce qu’il (Dh{-I-Qarnayn) détenait ».

28™e rappel :
Il répondit : « Ne t’avais-je pas dit que tu ne saurais étre patient avec moi ? »

Cette formulation sera répétée a la fin du deuxieme récit et rappelée brievement a la fin du
troisieme, procédé qui indique que le premier récit est bien la « porte d’entrée » du premier niveau
de lecture de I'ensemble.

3%me rappel :
Le serviteur dit : « Ne t’avais-je pas dit que tu ne saurais étre patient avec moi ? ».
48me rappel :

« Je vais te donner I'explication que tu n’as pas eu la patience d’attendre ».



Le traitement coranique de ce theme du manque de patience de Moussa s’inscrit en complément de
I’épisode de la fabrication, par les bani Isra’il, du “ijl qui fait écho a cette précipitation. (20, 83) «
Pourquoi t’es-tu précipité (‘ajalta) pour t’éloigner de ton peuple 6 Moussa ? ». Son comportement
est motivé par son attachement a Dieu, qui le pousse a quitter brusquement sa communauté dans
une situation délicate.

2eme niveau : comprendre que la providence divine I'emporte sur la prédestination

Celui d'une lecon d'ordre éthico-théologique destinée a rectifier la fausse idée que certains hommes,
motivés par leur désir de se croire les seuls élus, se font de la prédestination.

C’est dans ce sens que le Coran fait dire a Moussa, s’adressant a Dieu au verset (7, 155)

7.155 - Et Moise choisit de son peuple soixante-dix hommes pour un rendez-vous avec Nous. Puis
lorsqu’ils furent saisis par le tremblement (de terre), il dit : "Mon Seigneur, si Tu avais voulu, Tu les
aurais détruit avant, et moi avec. Vas-Tu nous détruire pour ce que des sots d’entre nous ont fait ?
Ce n’est la qu’une épreuve de Toi, par laquelle Tu égares qui Tu veux, et guides qui Tu veux. Tu es
notre Maitre. Pardonne-nous et fais-nous miséricorde, car Tu es le Meilleur des pardonneurs.

1% erreur

"Mon Seigneur, si Tu avais voulu, Tu les aurais détruit avant, et moi avec. Vas-Tu nous détruire
pour ce que des sots d’entre nous ont fait ?

Moussa énonce une vision tribale selon laguelle I'appartenance a un groupe prévaut sur
I'individualité. Selon lui c’est tout le groupe qui serait jugé collectivement, la faute de I'un entrainant
les autres avec lui, et le leader en assume la responsabilité.

Dieu corrige Moussa en 7.156 et invite plutot a juger les gens en fonction de leurs actes :
Je la prescrirai a ceux qui (Me) craignent, produisent la Zakat, et ont foi en Nos signes.

Le Coran répondra plus tard de la méme maniére a ceux qui pensent que suivre un groupe de gens
(les savants) les protégera :

33.67 - Et ils dirent : "Seigneur, nous avons obéi a nos chefs et a nos grands. C’est donc eux qui
nous ont égarés du Sentier.

18.52 - Et le jour ou Il dira : "Appelez ceux que vous prétendiez étre Mes associés". lIs les
solliciteront ; mais eux ne leur répondront pas, Nous aurons placé entre eux une vallée de
perdition.

Si méme Moussa a été corrigé sur ce point, alors il ne faudra pas compter dessus ni sur un autre nabi
pour nous protéger au jour du jugement. Chacun sera jugé seul selon ses actes.

53.38 - Personne ne portera le fardeau d'un autre.



28™e erreur
"Ce n’est la qu’une épreuve de Toi"

Moussa entreprend d’assimiler ce type d’épreuves a un test (fitna) de pure formalité. Il tente d’y voir
une confirmation que les bani Isra’il, en raison de leur qualité de peuple élu, bénéficient tout
particulierement, grace a une disposition préétablie de Dieu, de la miséricorde divine, quelles que
soient les fautes qu’ils sont amenés a commettre. La réponse qui lui est faite est explicite : (7, 156) «
Je punis qui je veux », c’est-a-dire que I'on ne peut pas tirer de regle en ce domaine et : Ma
miséricorde s’étend a toute chose », c’est-a-dire que nul ne peut se vanter d’en avoir I'exclusivité.
Ainsi, le Coran établit a travers cette deuxieme faiblesse attribuée a Moussa, une relation directe
entre une certaine conception de la prédestination et le désir a demi avoué d’élection particuliére et
exclusive par Dieu d’une religion ou d’une communauté.

3%me erreur
"par laquelle Tu égares qui Tu veux, et guides qui Tu veux."

Dans le contexte, I'expression suggére que Moussa parle d’élection divine. Que c’est Dieu qui choisit
et que c’est suffisant.

Dieu lui répond qu’en effet, Il choisit Je ferai que Mon chatiment atteigne qui Je veux. Et Ma
miséricorde embrasse toute chose.

Mais que c’est en fonction des actions des hommes, et non quelque chose de destiné a I'avance.
48me erreur

"Et prescris pour nous un bien ici-bas ainsi que dans I’au-dela. Nous voila revenus vers Toi,
repentis."

Tandis que Moussa se focalise sur son propre groupe dans son invocation, Dieu 'invite plutét a
adopter une vision ol chacun a la possibilité de recevoir Sa miséricorde en fonction de ses propres
actions, reflétant ainsi cette volonté d’ouvrir le message a I'ensemble de 'humanité.

Je la prescrirai a ceux qui (Me) craignent, produisent la Zakat, et ont foi en Nos signes.

Une telle conception du destin, fondement méme de la notion du peuple élu est totalement refusé
par le Coran. Mais il semble que Moussa l'ait eu en point de mire, estimant que la destinée lui a été
particulierement favorable et souhaite qu’il en soit toujours ainsi, quitte a ce que les autres ne
recoivent pas les mémes faveurs.



Le cas du jeune homme persécutant ses parents est évoqué en Deutéronome XXI 18-21 "le fils
rebellé contre ses parents est lapidé a mort"

Reprise par le Lévitique 20,9 et Matthieu 15,4

Et Le Rouleau du temple LXIV, 6

En aucun cas le texte coranique ne valide cette loi. Il est fort probable que des hommes en soient a
I'origine comme pour le reste (2.79 /5.13 / 7.162), et que son existence remonte méme a Isra"l.
Quoiqu'’il en soit, il est logique de supposer qu’elle fut en application dans cette société a ce
moment-la.

La legon proposée a ce niveau est que si ce jeune enfant avait encore un peu vécu, il aurait de toute
facon été mis a mort.

C'est-a-dire qu'ils (les docteurs de loi) I'auraient tué, dans une mort difficile (lapidation), et qu'entre
temps il aurait accumulé des péchés a cause de son comportement et pour lesquels il aurait d(
rendre compte a Dieu. Ainsi Dieu lui a offert le meilleur destin a lui et a sa famille.

En le faisant mourir avant la faute, innocent, comme le précise le verset (18, 74), Il sauve son ame et
évite, de surcroit, un malheur a ses parents.

Le serviteur qui le tue ne lui fait donc aucun tort si on prend de la hauteur. Au contraire il le fait
mourir avant la faute, innocent, et préserve son ame.

A la lumiére de ce passage les deux autres anecdotes prennent du sens. Quel que soit I'événement,
apparemment inéluctable, appelé a se produire, la providence divine est toujours en mesure
d'intervenir pour I'empécher. Et ce a I'avantage des créatures.

La barque qui aurait été confisquée par le roi injuste, Dieu fait en sorte par son intermédiaire qu'elle
soit endommagée juste a temps.

Quant au mur qui allait s'écrouler, il a été réparé juste a temps pour pouvoir perdurer jusqu'au
moment de la remise de I'héritage des deux orphelins.

Que personne devant des situations qui lui semblent mauvaises, n'accuse Dieu de ne pas aimer
['humanité : car lui connait I'issue et sait qu'elle sera heureuse.

La finalité est que tout malheur frappant un innocent ne peut qu'avoir une raison cachée visant un
avantage bien plus important que le préjudice subi ici-bas.

Selon cette pensée rien n'est inéluctable en ce monde, et la providence de Dieu étant toujours
favorable aux humains, il n'est pas correct de parler de prédestination.

C'est donc d'un tel préjugé que le serviteur entreprend de libérer Moussa par ce 2éme niveau
d'initiation.



3eéme niveau : saisir 3 grands moments du plan de Dieu pour les hommes : le déluge, la mise a mort
du garcon pur et I'héritage des deux jeunes orphelins

Le serviteur annongant qu'il se contente d'accomplir la volonté divine confirme que ce troisieme
niveau de lecture des trois récits correspond au plan de Dieu pour le monde et pour I’humanité.
Cette troisieme lecture est introduite par le troisieme récit.

Celui-ci concerne, matériellement parlant, un mur réparé par le serviteur. Mais ce n’est pas ce détail
qui offre la solution, (car il n’a aucun correspondant en termes d’analogie verbale dans le Coran). La
lumiére est apportée par ce qui est caché a sa base, a savoir un trésor que Dieu voulait réserver a 2
jeunes orphelins.

Le trésor (kanz) représente par analogie verbale la révélation authentique, le Livre
11.12 - que n'a-t-on fait descendre sur lui un trésor !
25.8 - si seulement un trésor lui (au messager coranique) avait été lancé (yulga)

En rapprochant le trésor de la parole de Dieu "lancée" en Marie (sourate 4v171)
qui confirme qu’il s’agit d'une parole divine. Parole qui confére la vie.

16.65 - Dieu a fait descendre du ciel une eau avec laquelle Il revivifie la terre aprés sa mort. lly a
vraiment la une preuve pour des gens qui entendent.

L'identité de ce Livre doit répondre a la définition d'un trésor appartenant conjointement aux deux
jeunes orphelins.

Or les 2 seuls orphelins de I'histoire sacrée qui ont recu chacun un "trésor" c’est-a-dire une révélation
divine, ne sont autres que Moussa lui-méme comme l'indique son nom qui signifie : fils de personne
et son statut d'enfant "sauvé des eaux" (abandonné par sa mére) et ‘Tsa ibnu Maryam, c’est-a-dire un
enfant sans peére.

Le serviteur annonce que tous deux jouiront, apres que le mur aura été abattu, du fruit de leur
héritage (Tawrat, Injil) présenté par le Coran comme commun.

Il ne peut donc s'agir que d’Al kitab, qui n’est autre que notre livre actuel (Coran) qui comporte en
son sein I'essence authentique des révélations antérieures.

Le Coran précise de plus que Dieu a préservé le trésor de ces deux jeunes orphelins afin qu'il soit mis
au jour lorsque le temps serait venu. Or ce qui indique la venue de ce temps c'est comme permet de
le préciser sourate 4 verset 6, le triomphe d'une certaine sagesse (rushdan), celle que Moussa a
demandé a recevoir de la part du serviteur.

Qui est la condition pour que les orphelins touchent leur héritage, selon le Coran.

Il est bien évident que ce n'est pas dans ce cas de la part de Moussa et de ‘Tsa que sera requise cette
sagesse, mais de la part des communautés attachées a leur enseignement, enfin arrivées a maturité
dans la lecture du message divin.



Un autre élément éclaire cette question. Il s’agit du nom donné a la ville dans laquelle se trouve le
trésor des deux jeunes orphelins. Cette ville, au verset (18-76) porte d’abord le nom de garya. Elle
est appelée ainsi lorsque Moussa et le serviteur y pénétrent. Or ce terme a, dans le Coran, soit la
connotation neutre de « cité » soit celle de « citée neutralisée » aprés que Dieu I'ait détruite pour
son incrédulité, comme la ville de Shu’ayb en (7, 94) et (7, 96,97, 98). Cette derniere catégorie, par
définition, n’existant plus, puisque Dieu a interdit qu’on les repeuple (21, 95) toute garya décrite
comme actuellement en vie ne peut étre qu’une cité qui ne s’oppose pas a la révélation.

Le mot peut aussi désigner une cité croyante et en paix, méme temporairement, comme en (16,
112).

On ne peut alors qu’étre interpellé par le fait qu’au verset (C 18, 82) la cité change de désignation et
prend celui de madina. Une telle substitution de termes ne peut pas étre sans raison, dans un texte
comme le Coran, qui insiste sur sa propre clarté et sa propre précision, écartant toute possibilité
d’ambiguité.

Il convient donc de se pencher sur la connotation du terme madina dans I'’ensemble du texte
coranique. Or, il se trouve que, dans toutes ses occurrences, une cité y est appelée madina lorsque
I"accent est mis sur son rejet « actuel » et actif des nabiyin et des messagers.

Il s’agit d’une ville qui, contrairement a une garya qui aurait payé de son existence ce type d’attitude,
est au faite de sa puissance et manifeste hautement son incroyance. Le terme madina désigne en
effet la ville de Fir'awn qui a rejeté les hébreux en (C 7,123), (C 12, 30), (C 28, 15), la ville de Loth
avant sa destruction (C 15, 67), la ville qui avait rejeté les jeunes gens croyants (C 18, 19), la ville des
Thamd, qui a rejeté le nabi Salih, avant sa destruction (C 27, 48), la ville que parcourt un avertisseur
avant sa destruction par le cri (C 36, 20), la ville peuplée par les hypocrites (C 9,101 120).

Ainsi le sens précis du verset ne semble pas étre, non pas : « Deux gargons orphelins originaires de
cette ville », mais « deux jeunes gens orphelins dans la ville ».

C’est-a-dire que leur position dans cette ville est caractérisée par la faiblesse et la précarité, puisque
c’est une ville qui rejette les nabiyin. Au contraire, lorsqu’ils attendront la force de I'age
(ashuddahumd) leur situation dans cette ville sera transformée et ils pourront enfin bénéficier de
leur héritage conservé dans une garya qui ne les rejettera pas, tout comme celle de Yusuf a changé
dans la ville des égyptiens aprés qu'’il ait atteint sa maturité (ashuddahu) et que Dieu lui ait conféré la
sagesse et la science (12, 23).

Il en a été de méme pour Moussa (28, 14) : « Lorsqu’il eut atteint sa maturité et son plein
développement, nous lui avons donné la sagesse et la science ».

L'utilisation du terme qarya au verset (C18, 76) annonce cette situation a venir, bien que la cité en
guestion n’ait pas offert I’hospitalité a I'initiateur et a Moussa, ce qui indique que les temps ne sont
pas encore venus.

De plus, dans la mesure ou il s’agit, au verset (18, 82), conjointement de Moussa et de 'Is3, il ne peut
pas s’agir du type de maturité individuelle qui vient d’étre évoqué, mais de la maturité de leurs
messages respectifs parmi les hommes, une maturité qui sera atteinte lorsque, précisément, ceux-ci
les considereront ensemble conformément a I'image coranique, comme deux fréres dont I’héritage
est unique. Le Coran étant venu apporter les clés de cette lecture harmonisée. C’est seulement a ce
moment-la que leur héritage sera mis au jour et pourra bénéficier a tous, en montrant clairement la
voie du salut.



Il reste a identifier le pere de ces deux orphelins. Il ne peut pas s’agir de Dieu lui-méme, une
hypothése inacceptable pour le Coran, qui précise d’ailleurs que « Dieu a gardé cet héritage en raison
des mérites de leur pere », ce qui exclut définitivement qu’il le soit lui-méme, y compris au sens
purement moral. Il reste donc une seule possibilité de lecture qui implique que le mot

db désigne ici, comme ailleurs dans le texte coranique, un ancétre, un prédécesseur.

Dans ce cas, cet ancétre « juste » (sdlih) ne peut étre précisément qu’Abraham, pere spirituel a la
fois de 'Tsa et de Moussa, ainsi que des générations a venir selon la promesse divine (37, 112), et
faisant partie des justes (2, 130).

Analogie verbale du récit de la barque :
L’arche de Noé

La premiere analogie verbale du récit relatif a la barque concerne le terme safina, c’est-a-dire une
embarcation dont le nom est donné a une seule autre dans tout le Coran : I'arche de Noé : (29, 15) «
Nous avons sauvé Noé et ceux qui étaient dans ’embarcation (I’arche) et nous avons fait d’elle un
signe pour les générations ».

Notons de surcroit que ce nom lui est réservé uniquement lorsqu’elle est envisagée en tant que
miracle divin puisque, au moment de sa fabrication par Noé, elle porte le nom de fulk, qui est un
masculin (11, 37 et 38 : « Construis I’arche » et « Il construisit I’arche »), puis, au verset (11, 40) elle
est subitement désignée par un féminin, sans toutefois que le nom safina apparaisse, ce qui
constitue néanmoins une invitation a le déduire : « Embarquez en elle (irkabd fihd) au nom de Dieu,
qu’elle vogue et quelle arrive au port ». Il ne peut s’agir en effet que de I'arche (safina) qui a changé
de nom lorsque, mise a flot, elle est devenue un instrument de salut au service du plan divin.

Elle garde cependant le nom de fulk, plus précisément fulk mashhiin (le vaisseau bondé), lorsqu’elle
est envisagée du coté de ceux qui y sont montés -en (26, 119) « Nous I’avons sauvé (Noé) et ceux qui
étaient avec lui dans le vaisseau bondé » ; (36, 41) « Voici pour eux un signe : Nous avons fait
monter leurs enfants sur le vaisseau bondé » et (37, 140). Le vaisseau bondé a pour caractéristique
de ne pas apporter le salut a tous comme dans le cas de Yunus, qui ne fut pas tiré au sort et fut donc
jeté ala mer.

C’est ainsi que I'arche est saisie du point de vue des hommes. Les justes y sont réunis a leurs enfants,
en signe de ce qui se passera au Paradis, mais certains hommes en ont été exclus et ont péri, tout
simplement parce que, comme le fils de Noé, ils n’ont pas voulu monter a bord.

L'arche représente donc un premier modéle de salut réservé a ceux qui le veulent et s’en rendent
dignes. Par ailleurs le Coran rattache I'aventure de Yunus au déluge par le biais de I'analogie verbale
pour exprimer le fait que, quoi qu’il arrive, Dieu sauve toujours un juste. Yunus représente en effet
I’exemple d’un homme sauvé des flots méme sans étre resté dans le vaisseau bondé. Il en est de
méme pour Moussa qui a été « sauvé des eaux ».



Le ghulém

La deuxiéme analogie verbale concerne le garcon (ghuldm). Comme on I'a signalé plus haut, la seule
autre occurrence de ce mot au cas direct, ghuldman, désigne dans le Coran ‘Isa en (19, 19). Il s’agit
du moment de I'annonciation faite a Marie : « Je ne suis que I'envoyé de ton seigneur pour te
donner un gargon pur ». Il ressort de |'utilisation des termes dans les deux passages que c’est un
personnage analogue a ' Isa qui est tué par le serviteur, analogue, mais non pas identique, dans la
mesure ou 'Isa est intrinséquement pur (ghulédman zakiyyan), tandis que le garcon en question est
seulement un individu pur (nafs zakkiyya), de fagon circonstancielle, dans le contexte du verset,
c’est-a-dire innocent de tout meurtre qui justifierait sa mise a mort.

Il s’agit la d’une simple nécessité de mise en scéne textuelle destinée a éviter de confondre les deux
personnages |'un n’étant que la représentation de I'autre et non pas son semblable. Il y a dans le
geste du serviteur, comme on I'a vu déja dans le cadre du deuxieme niveau de lecture deux aspects
principaux a considérer : d’'une part le fait que ce meurtre n’en est pas véritablement un, d’autre
part, qu’il a au contraire un caractéere salvateur au niveau de I’ame du jeune homme.

Dans le cadre du troisieme niveau de lecture I'aspect emblématique de ces deux points s’applique au
personnage de 'Isa en s’adaptant a ses caractéristiques. De méme que le jeune garcon n’a pas été
victime d’un meurtre a proprement parler, puisqu’il était virtuellement pour ainsi dire déja mort, de
méme ‘Ts3, dans une situation analogue sur ce point, a été victime d’une mise a mort qui n’est
qu’apparente, comme le précise le Coran (C 4, 157) : « lls ont dit : Oui nous avons tué le massih, "Isa
ibnu Maryam, le nabi de Dieu. Mais ils ne I'ont pas tué, ils ne I’'ont pas crucifié, il leur a seulement
semblé en étre ainsi ». De méme que Moussa a cru que le serviteur avait tué injustement ce jeune
homme alors qu’il I'avait en réalité » sauvé, de méme les juifs ont cru avoir tué ‘Tsa alors qu’il avait
été élevé a leur insu vers Dieu (C 4, 158) : « Dieu I’a élevé vers lui, Dieu est puissant et juste ». Le
point commun entre la mort du jeune homme et celle de 'Isa est qu’il s’agit, dans les deux cas, de «
mort apparente pour un salut certain ».

L'allusion au cas de Yunus évoqué par I'utilisation du terme fulk prend toute sa signification. En effet,
non seulement celui-ci a été sauvé de maniére analogue a celle de ceux qui sont montés dans I’arche,
bien qu’il ait été lui-méme jeté hors de son vaisseau bondé, mais il a été sauvé par I'intermédiaire
d’un poisson (hit) (C37, 142), dont le nom est en position d’analogie verbale avec le poisson
ressuscité de Moussa et son fatah. Or, comme nous |’avons signalé plus haut, ce que Moussa voulait
trouver, c’est la science des choses profondes. Il voulait donc saisir la vision méme qu’a eue le fatah :
celle du poisson ressuscité qui « a pris son chemin dans la mer (ittakhadha sabilahu fi-lbahri)».

Le poisson qui, sous les yeux du fatah, a ouvert un chemin vers I'océan. Celui de la science divine.

C’est ce chemin tracé par le poisson que Moussa veut suivre, contrairement au fatah qui n’en a pas
saisi le sens, il sait que cet événement représente le salut de I’dme, le retour a Dieu.

Comme le poisson de Yunus, il « portera en lui » les hommes pour franchir victorieusement le trajet
qui permet de traverser le passage de la mort, assimilée aux ténebres.

Le miracle de la résurrection ne peut se réaliser sans la présence réelle de Dieu, le

Résurrecteur. C’'est pourquoi ni Moussa, ni le fatah, ne peuvent le voir. lIs doivent rester cachés au
creux d’un rocher au moment ou se produit le mystére. C’'est aussi pour cette raison que le fatah ne
dit pas qu’il a vu le poisson reprendre vie, mais seulement, qu’aprés coup, il I'a vu prendre son
chemin vers la mer.



Le Coran tient donc a marquer la différence entre le jaillissement de la source et celui de cette
résurrection a travers les termes utilisés pour désigner le rocher. Le rocher de Moussa est un hajar
(mot masculin) tandis que celui ou il s’est réfugié avec son fatah est une sahra (mot féminin), terme
repris une fois, en (C 31, 16), pour parler d’un acte qui, méme caché dans un rocher (sahra), serait vu
par Dieu. Cette analogie verbale autour du sens de « ce qui est caché » indique donc que le Coran
entend mettre I'accent sur cette seconde signification

On peut clairement y voir un souci de distinguer les deux : I'un qui sauve la vie terrestre du peuple
dans le désert, est accompli par I'intermédiaire d’'un homme sur simple permission divine, |'autre,

une résurrection, est un mystere divin auquel I’humain ne participe pas. L’analogie verbale permet
de comprendre qu’il est dissimulé a ’'homme, comme I'acte que I'on aurait enfoui dans un rocher,
Dieu seul ayant accés a son mystére.

Ce troisieme niveau des trois récits représente donc I'enseignement du serviteur donné a Moussa sur
trois grands moments du plan de Dieu pour les hommes. Le premier événement est le déluge,
apparemment une catastrophe inégalée, mais qui s’est avéré en réalité étre, par le biais de I'arche,
elle-méme signe divin du plan de Dieu pour sauver les gens justes,

Le deuxieme est la mise a mort apparente du garcon pur, pour que soit « ressuscité » son message
originel jusque-la enfoui. « Afin que le poisson reprenne son chemin dans les Paroles du Seigneur »
Pour qu’il puisse également retrouver sa place dans le Coran.

18.109 Dis : "Si la mer était une encre [pour écrire] les paroles de mon Seigneur, certes la mer
s’épuiserait avant que ne soient épuisées les paroles de mon Seigneur, quand méme Nous lui
apporterions son équivalent comme renfort".

Que son statut de nabi et de massih puisse étre reconnu et qu’il soit lavé de toutes les fausses
accusations portées injustement contre lui.

Le troisieme est la révélation du Qur’an, porteur des écritures unifiées, comparable a un trésor
inestimable (kanz) pour I'ame, et renfermant en lui les clés de compréhension des choses profondes
mais dont la découverte ne se réalisera que lorsque le monde aura acquis une sagesse suffisante
pour pouvoir 'apprécier a sa juste valeur.

25.30 - Le messager a dit : "Mon Seigneur, mon peuple a pris ce Coran pour une chose délaissée !"

C’est pourquoi il est impossible de vouloir accélérer cette réalisation qui doit venir en son temps, a la
suite d’'une maturation et que tous ceux qui se précipitent inconsidérément ne peuvent rencontrer
gue I'échec dans lequel les plongent leurs illusions. L’acquisition de la sagesse est affaire de patience
comme le serviteur I’enseigne a Moussa, néanmoins Dieu fait preuve a I'égard de tous de
miséricorde comme il I’a fait a I’égard de Moussa en dépit de sa négligence et de sa précipitation,
trait qu’il partage avec tout un chacun.

A partir du travail de G.Gobillot

10



4eme niveau : I'enseignement du_gasas

On pourrait enfin y voir une derniéere lecture, faisant écho au propre gasas de Moussa, et nous
invitant également a chercher les enseignements initiatiques de Dieu dans notre propre vie, dans les
évenements que nous vivons.

Le roi qui saisit chaque safina, Moussa qui embarque, et le stratageme du serviteur avec I'implication
de Moussa pour lui faire obstacle.

En référence a:

Fir‘awn qui réquisitionne les fils et s’octroie le salut des bant isra'll, Moussa qui a été mis sur les flots,
et le stratageme de Dieu avec I'implication de Moussa pour lui faire obstacle.

28.7 - Et Nous révélames a la mére de Moise : "Allaite-le. Et quand tu craindras pour lui, jette-le
dans le flot. Et n"aie pas peur et ne t’attriste pas : Nous te le rendrons et ferons de lui un envoyé".

28.8 - Les gens de Pharaon le recueillirent, pour qu’il leur soit un ennemi et une source d affliction !
Pharaon, Haman et leurs soldats étaient fautifs.

Le ‘abd qui tue I’enfant car il était rebelle en référence a I’homme que Moussa a frappé et tué sur le
coup car il était virulent envers son compagnon.

28.15 - Il entra dans la ville a un moment d’inattention de ses habitants ; il y trouva deux hommes
qui se battaient, I'un était de ses partisans et |"autre de ses adversaires. L homme de son parti
I"appela au secours contre son ennemi. Moise lui donna un coup de poing qui I’acheva. - Il dit :
"Cela est I'ceuvre du Diable. C est vraiment un ennemi, un égareur évident".

Le serviteur qui redresse un mur sans demander de salaire en référence a Moussa qui aide 2 femmes
sans demander de salaire et qui elles-mémes possedent un trésor (la sagesse de leur péere Shu'ayb)
dont on ne peut bénéficier qu’en ayant atteint une maturité suffisante.

28.23 - Lorsqu'il arriva au point d'eau de Madyan, il y trouva une communauté de gens qui
donnaient a boire, et il trouva aussi deux femmes se tenant a I'écart. Il dit : "Que se passe-t-il ?"
Elles dirent : "Nous ne donnerons a boire que lorsque les bergers seront partis. Notre pére est fort
agé".

28.24 - Il donna a boire a leur place puis revint a 'ombre et dit : "Mon Seigneur, je suis nécessiteux
du bien que tu fasses descendre vers moi".

28.25 - Puis lI'une des deux femmes vint a lui, d'une démarche timide, et lui dit : "Mon pére

t'appelle pour te récompenser pour avoir donné a boire pour nous". Et quand il vint aupres de lui
et qu'il lui eut relaté son histoire, il dit : "N'aie aucune crainte : tu as échappé aux gens injustes”.

11



