Le récit des 2 jardins

Dans chaque récit entre deux protagonistes il convient de s’interroger : de qui sommes-nous le plus
proche, du premier homme ou du second ?

Pourquoi est-il si difficile en tant que musulman de s’identifier aux personnes qui sont corrigées par
Allah ? Alors que nous considérons cela comme des legons et une guidance.

L’homme aux deux jardins est- il si différent de nous ?

18.32 Donne-leur I'exemple de deux hommes : al'un d’eux Nous avons assigné deux
jardins de vignes que Nous avons entourés de palmiers et Nous avons mis entre les
deux jardins des champs cultivés.

18.33 Les deux jardins produisaient leur récolte sans jamais manquer. Et Nous avons
fait jaillir entre eux un ruisseau.

Le récit commence en décrivant un homme qui posséde deux jardins de vignes. Mais pourquoi
mettre en évidence deux jardins parmi le reste pour finalement évoquer I'’ensemble au verset 35 ?

Pour répondre a cette question, il faudra aller au-dela d'une simple lecture littérale.

Le Coran explore des dimensions plus profondes, notamment lorsqu'il aborde le sujet de la récolte et
des fruits.

14.24 - N'as-tu pas vu comment Allah propose en parabole une bonne parole pareille a un bel arbre
dont la racine est ferme et la ramure s'élangant dans le ciel ?

14.25 - Il produit a tout instant sa récolte, par la grace de son Seigneur. Allah propose ses paraboles
a l'intention des gens afin qu'ils s'exhortent.

D’un point de vue métaphorique, cela suggére que son esprit est également nourri par ces deux
jardins et ce qui I'entoure.

18.34 - Et il y avait pour lui des fruits, alors il dit a son compagnon alors qu'il le
contredisait :

Et celui-ci dialoguait avec un compagnon.

A travers la mention Wa Huwa Yuhawiruhu on comprend qu’ils échangeaient déja et étaient en
opposition.

C’est la méme racine que les Hawariyyin de “Tsa. Ceux qui blanchissent pour purifier (en contraste
avec la noirceur de I'obscurité).

Le compagnon devait probablement le confronter, le rectifier, le sermonner quant a son attitude ou
sa croyance.



L’homme n’ayant pas apprécié lui répond :
[...] Moi, je suis plus prospere que toi en richesses et plus puissant en effectif."

L’homme a qui Dieu a tout donné (sauf la sagesse) utilise un procédé rhétorique ad personam pour
justifier son refus de suivre I'exhortation de son compagnon. Ainsi il s’attaque a la situation de son
compagnon et le rabaisse, en faisant preuve de mépris pour démontrer que son avis, autant que sa
vie, n’ont de valeur : « Je posséde plus de biens que toi, et je suis plus puissant que toi grace a mon
clan (famille/enfant)". C'est-a-dire « comment ta perception/ta vision pourrait étre valable alors que
Dieu ne t'a rien donné ?) il fait preuve de mépris pour tourner en dérision.

On peut dire qu’il se considére comme un privilégié, conformément a la vision religieuse de la
prédestination, ou il se croit "élu par Dieu" et se sent en sécurité grace a ses possessions.

Au fond pourquoi les gens souhaitent étre riches ? Pour étre a I'abri du besoin, pour étre
autosuffisant. Et en fin de compte, se libérer de sa dépendance a Dieu.

Et, dans un exces absolu de confiance, il lui réplique en exposant son immense jardin « qu’il ne voit
pas comment tout cela pourrait disparaitre (v35) ni a quel moment cela se produirait (v36).

Mais comme tout bon croyant en I’élection divine, il pense que ce qui I'attend aupres de Dieu sera
digne de son statut (v36).

18.35 - Il entra dans son jardin, injuste envers lui-méme/en propagateur d’obscurité
pour lui-méme, et dit : "Je ne pense pas que ceci puisse jamais périr,

18.36 - et je ne pense pas que I'Heure survienne. Et si on me raméne vers mon
Seigneur, je trouverai quelque chose de mieux que cela en retour ".

18.37 - Son compagnon lui dit, tout en conversant avec lui : "As-tu dénié Celui qui t'a
créé de terre, puis d'une goutte de sperme, puis t'a donné forme humaine ?

Comment peut-il croire a son Seigneur (Mon Seigneur) mais ne pas croire en I'heure ?

C'est donc qu'il y avait une erreur dans son dogme.

En réalité il croyait bien en Sa rencontre (si on me rameéne vers) mais ne croyait pas qu'il allait rendre
compte de ses actions (I'heure des comptes).

20.15 - L'Heure va certes arriver. Je la cache a peine, pour que chaque ame soit rétribuée selon ses
efforts.

Le compagnon lui dit ensuite qu’il a fait du kufr (fait I'ingrat/dénié) envers celui qui I’a créé de terre
puis d’'une goutte de sperme.

Afin de lui faire prendre conscience qu’il se comporte avec un sentiment de supériorité, le
compagnon lui rappelle qu’il n’a pas toujours été éminent (créé de terre), et que contrairement a ce
gu’il pense ce n’est pas un di (Et si on me raméne vers mon Seigneur, je trouverai certes meilleur
lieu de retour) mais une faveur que Dieu lui fera en fonction de ses actes (v46 et v49)



Dans ce contexte, le kufr est assimilé a I'ingratitude et au refus de reconnaitre les signes, et contraste
avec la gratitude envers Dieu pour ce qui lui revient légitimement.

14.34 - Il vous a donné de tout ce que vous Lui avez demandé. Et si vous comptiez les bienfaits
d’Allah, vous ne sauriez les dénombrer. L'Homme est vraiment tres injuste, tres ingrat.

Faire preuve de gratitude a la fois pour les biens physiques qui nous sont accordés mais également
reconnaitre la vérité ou une chose qui revient de droit a Dieu : notre redevabilité / din. En outre c’est
réexaminer notre croyance, et notre comportement pour étre en harmonie avec les asmd L que
Dieu nous a conférés.

18.38 - Quant a moi, c’est Allah qui est mon Seigneur ; et je n"associe personne a mon
Seigneur

C’est Allah qui le protége et non ses biens ou son dogme.

L’homme a fait du shirk en considérant ses biens et sa famille comme garant de sa sécurité et de son
statut (v43 et 44).

18.39 - En entrant dans ton jardin, que ne dis-tu : "Ce qu’Allah a voulu. Nulle force
sinon par Allah". Si tu me vois moins pourvu que toi en biens et en enfants,

Maurice Gloton propose une autre interprétation du texte en considérant le "ma" comme une
particule interrogative, a l'image du 101.2, ce qui apporte une deuxiéme lecture intéressante.

Qu’est-ce qu’Allah a voulu ?
« Ce qu’Allah a voulu ! » ou « ce qu’Allah a voulu ? »

Comme s'il s’agissait d’'une question rhétorique visant a s’interroger : est-ce que ma volonté est
alignée avec celle de Dieu ? Ma perception est-elle en adéquation avec ce que Dieu attend de moi ?

« Ceci est la volonté d’Allah ! » ou « ceci est la volonté d’Allah ? »

Dans tous les cas I'homme lui rappelle que c’est grace a Allah qu’il a obtenu tout ¢a : aie de la
reconnaissance (en opposition au kufr)

Ce n’est pas parce que Allah m’a moins pourvu que toi maintenant (en termes de biens/enfants) qu’ll
ne me donnera pas mieux plus tard -> réécriture totale de son logiciel (il n’y a pas d’élu).

Et a nous également de revoir le nbtre : revoir le monde avec la lecture du Coran.
On voit quelqu’un d’heureux et avec beaucoup d’argent on pense que Dieu I'a favorisé.

On voit un homme avec une longue barbe parler avec assurance de religion on pense qu’il est pieux
et que Dieu I'a guidé.

Or ce n"est qu’apparence et c’est temporaire. C’est la lecon de ce récit. Il faut réécrire notre logiciel.



18.40-41 - il se peut que mon Seigneur me donne mieux que ton jardin, et que, du ciel,
Il envoie sur lui une calamité, et que son sol devienne glissant, ou que son eau tarisse
de sorte que tu ne puisses plus la retrouver”.

Formalisation de I'avertissement qui arrivera indubitablement s’il ne réforme pas son comportement
(s’il ne réécrit pas son logiciel). Il se doit de corriger les aspects problématiques de sa croyance et de
son comportement qui sont évoqués dans les versets 35 a 39.

18.42 - Et sarécolte fut détruite et il se mit alors a se tordre les deux mains a cause de
ce qu'il y avait investi, cependant que ses treilles étaient complétement ravagées. Et il
disait : "Que je souhaite n'avoir associé personne a mon Seigneur !".

Destruction de ses biens mais aussi de ses certitudes, celles sur lesquelles il a bati sa vision.

Non seulement il n’y a pas « d’élu », et ni sa richesse ni son clan (v44) ne I'ont protégé de la
catastrophe (seul Allah pouvait le protéger v44). Tout ce qu’il a investi par ce biais est parti en fumée
car il avait construit sa vision sur des fondations éphémeéres et instable (v7/8 et 45/46).

Ce récit est une remise en question du sentiment de sécurité de maniere générale, que ce soit lié a la
possession de biens ou a un dogme.

Il ne faut pas s’arréter a I'exemple cité mais chercher a élargir la perspective. La référence a la
prédestination est un point dogmatique. L’homme pensait qu’il était dans la vérité et pensait étre
protégé par celle-ci. (Et il ne put se secourir lui-méme.)

Dieu utilise des exemples (v54) pour nous aider a comprendre les sagesses et les principes
fondamentaux qui peuvent étre appliqués a d’autres situations. Il faut en tirer des lecons et les
utiliser comme guides, pour ajuster notre propre cheminement spirituel et moral.

18.54 - Et assurément, Nous avons déployé pour les gens, dans ce Coran, toutes sortes d’exemples.
L’homme cependant, est de tous les étres le plus grand disputeur

On peut élargir a se sentir en sécurité grace a son dogme tout court.

C’est a la fois son dogme ainsi que son orgueil qui ont empéché toute remise en question et I'ont
égaré. Tout comme Iblis qui a refusé d’écouter parce qu’il se pensait supérieur (v50).

C’est une erreur de considérer que ce verset 42 ne nous concerne pas simplement parce qu’on est
musulman.

On a tous vécu des moments ou nos convictions semblaient inébranlables, on pensait étre dans le
vrai, on était slr de nous. Et pourtant, on a vu notre perspective s'effondrer.

Et si ca n"est pas le cas, que tu penses étre fermement ancré dans la vérité et que tu te sens en
sécurité dedans, tu pourrais étre dans la situation exactement décrite, ou ton propre jardin pourrait
étre menacé de destruction. Cela peut tout aussi bien se produire dans cette vie que dans |'au-dela
au du jour du jugement.

En tant que croyant, il est essentiel de rester humble et ouvert a I'apprentissage, a I'évolution de
notre compréhension spirituelle. La recherche de la vérité et la remise en question de nos croyances
nous permettent de cultiver un jardin intérieur plus en harmonie avec la réalité divine.



Dans le récit, 'homme est persuadé que tout ira bien pour lui dans cette vie et qu’il retrouvera mieux
dans la suivante, tant qu'il reste dans sa croyance (celle en la prédestination).

Il ne croit pas que I'heure se tienne, I'heure du jugement, I'heure des comptes.

C'est-a dire il rejette la notion de I'heure du jugement, oU ses actions seront évaluées pour
déterminer son destin. Selon lui, il n’y aura pas véritablement de jugement ou celui-ci ne
n’installera/ne durera pas pour son cas puisqu’il est élu par sa croyance et destiné au paradis.

Ce que Dieu rectifie (v49-50)

18.48 - Et ils seront présentés en rangs devant ton Seigneur. "Vous voila venus a Nous comme Nous
vous avons créés la premiere fois. Pourtant vous prétendiez que Nous ne remplirions pas Nos
promesses".

18.49 - Et on déposera le livre (de chacun). Alors tu verras les criminels, effrayés a cause de ce qu’il
y a dedans, dire : "Malheur a nous, qu’a donc ce livre a n"'omettre de mentionner ni péché véniel ni
péché capital ?" Et ils trouveront devant eux tout ce qu’ils ont ceuvré. Et ton Seigneur ne fait du
tort a personne

Rien n’est écrit d’avance pour les gens et personne ne sait quelle sera ses actions dans I’avenir.
(personne ne sait ce qu’il acquerra demain)

31.34 - La connaissance de I'Heure est aupreés d’Allah ; et c'est Lui qui fait tomber la pluie salvatrice
; et Il sait ce qu'il y a dans les matrices. Et personne ne sait ce qu'il acquerra demain, et personne
ne sait dans quelle terre il mourra. Certes Allah est Omniscient et Parfaitement Connaisseur.

Comme la majorité des croyants, il a placé son dogme au-dessus de ses actes. Or ce n'est pas un
critere d'éligibilité au paradis. Puis il a associé son dogme a Dieu.

C'est exactement le cas des musulmans qui se permettent de semer la corruption sur terre car leurs
savants leur promettent le paradis a la seule condition qu'ils se maintiennent dans leur dogme a eux.
(« Tant que tu restes dans le groupe sauvé des Ahl As-Sunna wa al Jamé&'a c’est bon t’es en

sécurité »)

La promesse que leurs méfaits, aussi nombreux soient-ils, seront effacés en échange de quelques
rituels ou, dans le pire des cas, d’'un passage en enfer. Mais avec la certitude d’en ressortir pour
rejoindre le paradis.

Dieu a pourtant réfuté ce point « le feu ne nous touchera qu’un certain temps » en 2.81.

2.80 - Et ils ont dit : "Le Feu ne nous touchera que pour quelques jours comptés !" Dis : "Auriez-
vous pris un engagement avec Dieu - car Dieu ne manque jamais a Son engagement ; - non, mais
vous dites sur Dieu ce que vous ne savez pas".

Réfutation d’Allah :

2.81 - Bien au contraire ! Ceux qui font le mal et qui se font cerner par leurs péchés, ceux-la sont les
gens du Feu ou ils demeureront éternellement.

Mais ca n’a pas arrété les « ‘ulamd » qui ont décidé de reprendre le concept et d’y ajouter leur
touche personnelle « la shahada implicite ». Une forme d’élection divine transmise par les parents.

Celui qui est né de parents musulmans est promis au paradis, si ce n’est qu’il n’ait apostasié ou
associé selon leurs termes, et ce peu importe ses actions et ses péchés.

5



1. Les enfants des musulmans adoptent le statut de leurs parents musulmans. Celui dont les deux parents sont musulmans est considéré comme un
musulman. Il hérite et on hérite de lui. Quand il meurt, on lui fait la toilette mortuaire des musulmans, lui fait la priére prévue et I'enterre dans le

cimetiére des musulmans. Dans |'au-dela, il sera admis au paradis selon I'avis unanime des ulémas.

18.51 - Je ne les ai pas pris comme témoins de la création des cieux et de la terre, ni de la création
de leurs propres personnes. Et Je n“ai pas pris comme aides ceux qui égarent

Ce n'est pas ca croire en I'heure des comptes. C'est croire que chacun sera jugé en fonction de ses
actes.

Croire en la promesse des savants (réfutée par Dieu) a la place de celle de Dieu qui dit clairement que
les actes compteront, c'est exactement la description de |'association.

Et au jour du jugement il sera vain de chercher sécurité aupres d’eux et de les appeler en disant « j'ai
suivi a la lettre tout ce que vous me disiez ou est votre promesse ? »

18.52 - Et le jour ou Il dira : "Appelez ceux que vous prétendiez étre Mes associés". lls les
solliciteront ; mais eux ne leur répondront pas, Nous aurons placé entre eux une vallée de
perdition.

Quant a ’lhomme, il a finalement réalisé son erreur : Et il disait : "Que je souhaite n"avoir
associé personne a mon Seigneur !"

18.43 - Aucune troupe ne pouvait le secourir, en dehors de d’Allah : il ne fut pas
secouru.

Seul Dieu pouvait le sauver a la seule condition gu’il se réforme.

Le compagnon illustre ici le réle du nabi, a 'image de Nuh, en avertissant ’homme d’un possible
danger. Danger qui en réalité est inéluctable a moins d’une intervention divine. Et celle-ci n’aura lieu
gue si les peuples prennent en compte I'avertissement et se réforment.

13.11 - [...] En vérité, Allah ne modifie point I'état d'un peuple, tant qu'ils ne modifient pas ce qui
est en eux-mémes [...]

Le cataclysme ne survient pas seulement en tant que punition mais également pour rétablir
I’équilibre choses. Les peuples ayant transgressé les limites et entrainé un déséquilibre majeur dans
I'ordre moral. Une "purge" est nécessaire pour permettre un nouveau départ ou les legons du passé
peuvent étre apprises et ou de meilleures actions peuvent étre entreprises.

18.55 - Qu’est-ce qui a donc empéché les gens de croire, lorsque le guide leur est venu, ainsi que de
demander pardon a leur Seigneur, si ce n“est qu’ils veulent subir le sort des Anciens, ou se trouver
face a face avec le chatiment.

18.56 - Et Nous n’envoyons les messagers que pour annoncer la bonne nouvelle et avertir. Et ceux
qui ont nié disputent avec de faux arguments, afin d’infirmer la vérité et prennent en raillerie Mes
signes ainsi que ce dont on les a avertis.

Ainsi le cataclysme peut étre évitée si les peuples se réforment par eux-mémes. Cependant s’ils
refusent de changer, la purge arrivera pour que le cours naturel des choses puisse reprendre et

6



permettre ainsi a d’autres générations de retrouver un environnement sain pour accomplir de
bonnes actions.

18.59 - Et voila les villes que Nous avons fait périr quand leurs peuples commirent des injustices et
Nous avons fixé un rendez-vous pour leur destruction.

Par conséquent, il ne s'agit pas seulement d'une catastrophe naturelle que seul Allah peut empécher,
comme le suggére Ajami. Bien que cela en fasse partie, il y a une dimension plus large qui s'inscrit
dans un plan global visant a rétablir I'équilibre, a harmoniser et a réinitialiser lorsque cela est
nécessaire. Ce plan est mis en ceuvre selon un timing et un plan décidé par Allah.

18.44 - 1l n'est de protection qu'en Allah, le Vrai. Il est le meilleur en récompense, et le
meilleur en résultat.

Aucun dogme ne saura te protéger. Ni savant ni aucun groupe, aussi majoritaire et puissant soit-il. La
seule protection est en Dieu.

Dieu rappelle aux gens du monopole, méprisant l'individu solitaire qui ne posséde pas de jardin
cultivé et n’appartient pas a un clan (il est seul tandis que I'autre groupe est fort), qu’il se peut que
leur « jardin » entretenu pendant des siecles et bénéficiant des semis de milliers d’hommes, ne
devienne glissant ou aride et disparaisse a jamais. Et qu’on donne a I'individu seul quelque chose de
meilleur que leur jardin.

Le défaut mis en évidence est I'arrogance ainsi que le sentiment de supériorité lié a I'appartenance a
un groupe.

Si Demain, un croyant vient voir un savant sunnite pour lui dire de revenir a Dieu, comment réagira-t-
il ? Exactement comme I'homme au jardin.

« On est plus nombreux et plus instruits. Ca fait 1400 ans que notre croyance produit des fruits
Toi ¢a fait 10 ans que tu existes et t'es tout seul. Quel est ton fruit (connaissance) sur ca et ¢a ?
Le sunnisme existe depuis le début et tu crois qu’il va disparaitre ? »

C’est exactement ce qu’ont vécu les messagers. Seuls face a la majorité, remettant en question des
siecles de tradition transmise par les ancétres.

10.78 - lIs dirent : "Est-ce pour nous écarter de ce sur quoi nous avons trouvé nos ancétres que tu
es venu a nous, et pour que la grandeur appartienne a vous deux sur la terre ? Et nous ne croyons
pas en vous !"

2.170 - Et quand on leur dit : "Suivez ce que Dieu a fait descendre”, ils disent : "Non, mais nous
suivrons les coutumes de nos ancétres.”" - Quoi ! et si leurs ancétres n'avaient rien raisonné et s'ils
n'avaient pas été dans la bonne direction ?



Croire que parce que on appartient a un dogme on va a aller au paradis.
Et croire que si on en sort on va aller en enfer.
C'est créer un sentiment de sécurité et une vérité absolue a travers ce dogme.

Or on ne doit se sentir en sécurité qu’en Dieu.

18.45 - Propose-leur l'allégorie de la vie d'ici-bas : elle est semblable & une eau que
Nous avons fait descendre du ciel ; la végétation de la terre s'est mélangée a elle, puis
elle est devenue de I'herbe desséchée que les vents dispersent. Allah est, sur toute
chose, Dominant.

18.46 - Les biens et les enfants sont |'ornement de la vie de ce monde. Cependant, les
bonnes ceuvres qui persistent ont auprés de ton Seigneur une meilleure récompense
et [suscitent] une belle espérance

18.47 - Le jour ou Nous ferons marcher les montagnes et ou tu verras la terre nivelée
et Nous les rassemblerons sans en omettre un seul.

18.48 - Et ils seront présentés en rangs devant ton Seigneur. "Vous voila venus a
Nous comme Nous vous avons créés la premiere fois. Pourtant vous prétendiez que
Nous ne remplirions pas Nos promesses".

18.49 - Et on déposera le livre (de chacun). Alors tu verras les criminels, effrayés a
cause de ce qu’il y a dedans, dire : "Malheur a nous, qu’a donc ce livre a n"omettre de
mentionner ni péché véniel ni péché capital ?" Et ils trouveront devant eux tout ce
gu’ils ont ceuvré. Et ton Seigneur ne fait du tort a personne

18.50 - Et lorsque Nous dimes aux Anges : " Asjudi Li Adam", ils sajadu, excepté Iblis
qui était du nombre des djinns et qui se révolta contre le commandement de son
Seigneur. Allez-vous cependant le prendre, ainsi que sa descendance, pour alliés en
dehors de Moi, alors qu'ils vous sont ennemis ? Quel mauvais échange pour les
injustes !

18.51 - Je ne les ai pas pris comme témoins de la création des cieux et de la terre, ni
de la création de leurs propres personnes. Et Je n“ai pas pris comme aides ceux qui
égarent

18.52 - Et le jour ou Il dira : "Appelez ceux que vous prétendiez étre Mes associés". lIs
les solliciteront ; mais eux ne leur répondront pas, Nous aurons placé entre eux une
vallée de perdition.

18.53 - Et les criminels verront le Feu. lls penseront donc y tomber, et n’en trouveront
pas d’échappatoire

FaZannii en référence au v35 et v36



18.54 - Et assurément, Nous avons déployé pour les gens, dans ce Coran, toutes
sortes d’exemples. L’/homme cependant, est de tous les étres le plus grand disputeur

18.55 - Qu’est-ce qui a donc empéché les gens de croire, lorsque le guide leur est
venu, ainsi que de demander pardon a leur Seigneur, si ce n"est qu’ils veulent subir le
sort des Anciens, ou se trouver face a face avec le chatiment.

18.56 - Et Nous n"envoyons les messagers que pour annoncer la bonne nouvelle et
avertir. Et ceux qui ont mécru disputent avec de faux arguments, afin d’infirmer la
vérité et prennent en raillerie Mes signes ainsi que ce dont on les a avertis.

18.57 Quel pire injuste que celui a qui on arappelé les signes de son Seigneur et qui
en détourna le dos en oubliant ce que ses deux mains ont commis ? Nous avons placé
des voiles sur leurs ceeurs, de sorte qu’ils ne comprennent pas, et mis une lourdeur
dans leurs oreilles. Méme si tu les appelles vers la bonne voie, jamais ils ne pourront
donc se guider.

18.58 Et ton Seigneur est le Pardonneur, le Détenteur de la miséricorde. S"il sen
prenait a eux pour ce qu’ils ont acquis. Il leur haterait certes la correction. Mais il y a
pour eux un terme fixé contre lequel ils ne trouveront aucun refuge.

18.59 Et voilales villes que Nous avons fait périr quand leurs peuples commirent des
injustices et Nous avons fixé un rendez-vous pour leur destruction.

Pour aller plus loin dans la symbolique des deux jardins :

Un janna c'est une source cachée qui génere des choses accessibles (fruits, idées).
Le jardin nourrit physiguement mais aussi spirituellement.

2 inspirations par lesquelles on nourrit notre croyance.

« 2 jannat /2 inspirations provenant de a'nab »

Qui représente la dualité :

Le bon (venant de Dieu) et le mauvais (venant de Sheytan, de ’homme).

16.67 - Des fruits des palmiers et des vignes a’nab, vous retirez une boisson enivrante et une
bonne subsistance. En celg, il y a bien un signe pour des gens qui comprennent.

D’un cOté le rizq provenant d’Allah.

Et de 'autre ce que 'homme en fait. C’'est-a-dire son intervention visant a faire fermenter / modifier
/ transformer un produit pur.

4.79 - Tout bien qui t'atteint vient de Dieu. Tout mal qui t'atteint vient de toi-méme. Nous t'avons
envoyé aux gens comme messager. Dieu suffit comme témoin.

Et n‘incombe a ’'hnomme que de choisir exclusivement la bonne nourriture (sur laquelle le nom
d’Allah a été prononcé)

Et de ne pas prendre celle qui a été pollué d’une quelconque facon

Les 2 ont certes été arrosés de la méme eau mais leur nourriture n’est pas semblable.



13.4 - ll y a sur terre des parcelles voisines, des jardins de vignes, des cultures, des palmiers
groupés et non groupés, arrosés d'une méme eau, mais Nous favorisons les uns par rapport aux
autres pour la nourriture. En cela il y a bien des signes pour des gens qui comprennent.

« Entourés de palmiers »

Ce qui délimite son dogme. Ce qui fait qu’il peut exclure ou inclure.

« Nous avons mis entre les deux jardins des champs cultivés »

Tout ce que les gens ont produit autour en puisant dans les 2 janndt, ce qu’ils ont cultivé au fil des
années. Entre les deux, I'entre deux c’est-a-dire en s’imprégnant de I'un et I'autre.

« Les deux jardins produisaient leur récolte sans jamais manquer »
Les 2 inspirations bonnes ou mauvaises, produisaient leurs résultats.

Tout comme I'arbre interdit, I'arbre de Zaqqim, apportent leur nourriture (37.66)

« Nous avons fait jaillir entre eux un ruisseau »

La source de vie de toute chose. La source d’inspiration.

« Et il avait des fruits »

Fruit = résultat, ce qui résulte (action ou connaissance)

Fruits de son dogme

Le tout est a I'origine bien distinct, I'eau est I’eau, et les plantes sont les plantes.
La source (I’eau) n’est pas égale aux végétaux.
Ce n’est que par la suite qu’ils se mélangent.

18.45 - Propose-leur l'allégorie de la vie d'ici-bas : elle est semblable a une eau que
Nous avons fait descendre du ciel ; la végétation de la terre s'est mélangée a elle, puis
elle est devenue de I'herbe desséchée que les vents dispersent. Dieu est, sur toute
chose, Dominant.

10



C’est pour cela que Dieu dit qu’il rentre dans son jardin. (v35)
Le tout ne forme plus qu’un dans son esprit. (Je ne pense pas que ceci...)
Tout est mélangé, Le bon, la fermentation par I’'homme, et la source des deux.

Il a associé I'eau qui provient d’Allah (la source divine) aux fruits de sa réflexion qu’il a lui-méme
cultivé (ses treilles). Ce qui existait grace a I'’eau, a I'eau elle-méme.

Or si la source divine disparait, tout ce qu’il a construit autour disparaitra. Et ¢a il n’en avait pas
conscience.

C’est exactement le cas du sunnisme, qui dans son dogme, a mélangé la bonne inspiration provenant
du Coran et la mauvaise inspiration provenant des hadiths.

Et qui est ensuite présenté comme équivalent au ruisseau. lls ont associé leur dogme a la source tout
comme I’homme avait assimilé sa croyance a la réalité. Et une fois que la source disparut il ne lui
resta plus rien.

Pensent-ils que si la Parole de Dieu disparaissait de sorte a ce qu’ils ne la retrouvent plus (dans leur
dogme) leur dogme restera stable et persistera ? Non il deviendra de I'herbe desséchée qui
s’effritera au fil du temps et qui sera dispersée par les vents.

Les prémisses sont déja la. Lors des préches la Parole de Dieu est a peine citée, ou traduit
frauduleusement. L’essence du Coran a été enseveli sous des strates de tradition.

Engendrant un dogme qui asséche les coeurs et donne des fruits amers. En manque d’eau les coeurs
se durcissent.

Le vrai est associé au faux et I'homme ne distingue plus le bon du mauvais.

La Mauvaise inspiration trouble sa perception et améne a une mauvaise compréhension et a un
mauvais comportement.

Penseront-ils toujours, a propos de leur dogme « je ne pense pas que ceci puisse disparaitre » ni que
I’heure (de rendre des comptes a son sujet) survienne ?

17.80 - Et dis : "0 mon Seigneur ; fais que j'entre par une entrée de vérité et que je sorte par une
sortie de vérité ; et accorde-moi de Ta part, un pouvoir bénéficiant de Ton secours".

17.81 - Dis : "La vérité est venue, et le faux a disparu. Car le faux est voué a disparaitre".

11



